
        
            
                
            
        

    


 









Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão ph  áp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

   



 

 THUYẾT GIẢNG 

PHẬT TH

 

UYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

 

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

   

TẬP 2 

 

(VCD 11-VCD 020) 

     

 

 

 

 

 

 



 



 

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 



 

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

   

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

MỤC LỤC 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 11  

(VCD 011) ..................................................................................... 11  

PHẨM THỨ HAI: ĐỨC TUÂN PHỔ HIỀN  ................................  11  

CHÁNH  KINH:  “Hàm  cộng  tuân  tu  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  chi  đức” 

(tiếp theo) ................................................................................... 11 

Nguyện thứ nhất: “Lễ kính chư Phật”  (tiếp theo). ............... 11 

Dáng vẻ thành thật là thế nào? ............................................ 17 

Nguyện thứ hai: “Xưng tán Như Lai”  .................................. 22 

Lợi ích của  “Phàm phu phát đại tâm” : .............................. 26 

Lợi  ích  thứ  nhất:  Đời  sống  vật  chất  quyết  định  không 

thiếu kém. ........................................................................ 26 

Lợi ích thứ hai: Trẻ mãi không già. ................................ 27 

Lợi ích thứ ba: Thân thể bạn khoẻ mạnh. ....................... 27 

Cái gì là đại tâm? ................................................................ 29 



(VCD 012)  ..................................................................................... 35  

Nguyện thứ ba: “Quảng tu cúng dường”  ............................. 52 

Điều thứ nhất:  “Như giáo tu hành cúng dường”  .............. 59 



(VCD 013)  ..................................................................................... 60  

Bố thí cúng dường có thể phân làm ba loại lớn. ............. 63 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Loại thứ nhất:  “Bố thí tài” . ............................................. 63 

Loại thứ hai:  “Bố thí Phật pháp”  ................................... 73 

Loại thứ ba:  “Bố thí Vô úy”  ............................................ 73 

Bảy cương lĩnh pháp cúng dường: (tiếp theo) .................... 78 

Thứ nhất:  “Y giáo phụng hành cúng dường”  (tiếp theo) . 78 

Bước thứ nhất: ............................................................. 78 

Bước thứ hai: ............................................................... 79 

Bước thứ ba: ................................................................ 79 

Thứ hai:  “Lợi ích chúng sanh cúng dường” . .................... 82 



(VCD 014)  ..................................................................................... 88  

Thứ ba:  “Nhiếp thọ chúng sanh cúng dường”  ................. 92 

Thứ tư:  “Vì đại chúng sanh khổ cúng dường”  ................. 96 

Thứ năm:  “Cần Tu Thiện Căn Cúng Dường”  ................ 105 

Thứ sáu:  “Bất Xả Bồ Tát Nghiệp Cúng Dường”  ............ 108 

Thứ bảy:  “Bất Ly Bồ Đề Tâm Cúng Dường”  ................. 110 

Thể của tâm Bồ Đề là gì? .............................................. 111 

Dụng của tâm bồ đề là gì? ............................................. 113 



(VCD 015)  ................................................................................... 114  

Nguyện thứ tư: “Sám hối nghiệp chướng”  ........................ 116 

Cái gì gọi là nghiệp chướng? ............................................ 116 

Cái gì gọi là tịnh nghiệp? .................................................. 116 

Vậy “Chân ngã” ở nơi đâu vậy? ....................................... 117 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái gì gọi là Duy thức? ..................................................... 119 

Siêu việt sáu cõi bạn ở nơi đâu vậy? ................................. 120 

Phiền não chướng là gì? .................................................... 122 

Cái gì gọi là Niết Bàn? ...................................................... 123 

Sở tri chướng là gì? ........................................................... 124 

Làm thế nào sám trừ nghiệp chướng?  .......................... 127 

Loại thứ nhất là  “Phục nghiệp sám” . ........................... 129 

Sự nhất tâm bất loạn: ................................................. 132 

Lý nhất tâm bất loạn: ................................................. 133 

Loại thứ hai là  “Chuyển nghiệp sám” . ........................ 133 

Loại thứ ba là  “Tiêu trừ hết tội nghiệp” . ..................... 135 

Cái gì gọi là “Giá tội”? ..................................................... 141 

Cái gì gọi là “Tánh tội”? ................................................... 141 



(VCD 016) ................................................................................... 142  

 Có hai loại phương pháp sám hối: .................................. 149 

Thứ nhất là Sự sám........................................................ 149 

Thứ hai là Lý sám. ........................................................ 149 

 Điều thứ nhất: Mười loại tâm thuận theo sanh tử. ........ 151 

Một là“Vọng kế nhân ngã, khởi ư thân kiến”. ... 151 

Hai là “Bên trong có phiền não”. ....................... 152 

Ba là “Bên ngoài có ác duyên. ........................... 153 

Bốn là “Thường tạo mười ác nghiệp”. ............... 156 

Năm là “Tâm ác biến khắp”. .............................. 157 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Sáu là “Ý niệm làm ác tiếp nối không ngừng”. .. 157 

Bảy  là  “Che  giấu,  tránh  né  lỗi  lầm  của  chính 

mình”. ................................................................. 158 

Tám là “Ngoan cố, cố chấp, ngang ngược, tàn ác”. ... 159 

Chín là “Vô Tàm, Vô Quý, Bất Cụ Phạm Thánh”. .... 161 

Mười là“Không tin nhân quả báo ứng”. ............. 165 



(VCD 017)  ................................................................................... 167  

 “Tâm”  là cái gì? ............................................................... 170 

 “Thức”  là gì vậy? ............................................................. 172 

 Điều thứ hai:  Mười loại tâm nghịch sanh tử luân hồi. . 178 

 Đoạn năm ác: .............................................................. 178 

Một là “Minh tín nhân quả”. .............................. 178 

Hai là “Tự hổ, khắc trách”. ................................ 189 

Ba là “Bố úy ác đạo”. ......................................... 190 



(VCD 018) ................................................................................... 195  

Bốn là “Bất phú hà tì”. ....................................... 197 

Năm là “Đoạn tương tục tâm”. ........................... 199 

 Tu năm thiện: .............................................................. 201 

Sáu là “Phát tâm Bồ Đề”. ................................... 202 

Cái gì gọi là tâm Bồ Đề? ................................ 202 

Tự thọ dụng của tâm Bồ đề. ........................... 206 

Tha thọ dụng của tâm Bồ đề. .......................... 206 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái gì gọi là “Cách vật”? ................................ 209 

Cái gì gọi là “Chí tri”? .................................... 212 

Bảy là “Tu công bổ quá”. ................................... 214 

Tám là “Thủ hộ chánh pháp”. ............................ 218 



(VCD 019) ................................................................................... 222  

Chín là “Một lòng chuyên niệm A DI ĐÀ PHẬT”.249 



(VCD 020) ................................................................................... 250  

Mười là “Quán tội tánh không”. ......................... 251 

Chú giải: ....................................................................................... 275  



 

 

 

 

 

 

 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



       

 

 

 

KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần)

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 

 

 

 

 

 

10 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 



(VCD 011) 

PHẨM THỨ HAI 

ĐỨC TUÂN PHỔ HIỀN 

(tiếp theo) 

CHÁNH KINH: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ 

chi đức” (tiếp theo) 

 [Dịch nghĩa: Ðều cùng tuân tu đức của Ðại Sĩ Phổ 

 Hiền] (tiếp theo) 

Nguyện thứ nhất: “Lễ kính chư Phật” (tiếp theo).  

Câu  kinh  văn  này,  câu  thứ  nhất  mở  đầu,  cũng 

chính  là  một  câu  quan  trọng  nhất  của  toàn  kinh, 

chúng ta nhất định không thể xem thường lướt qua. 

Chúng ta học Phật có thể có được thọ dụng hay 

không? Có lợi ích chân thật đúng như bổn kinh đã nói 

 “Huệ dĩ chân thật chi lợi”  1 hay không? Ở ngay trong 

một  đời  hoằng  pháp  tu  học  của  chúng  ta,  then  chốt 

thành công hay thất bại cũng ở ngay câu này. Do đây 

có thể biết tính trọng yếu của câu nói này. 

Phía trước đã nói 16 vị Bồ Tát, các Ngài là biểu 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





pháp, mỗi một vị Bồ Tát, biểu thị mật nghĩa sâu sắc. 

“Mật”  chính  là  ẩn  mật,  không  hiển  lộ.  Người 

cần phải có trí tuệ tương đối, giác ngộ tương đối, mới 

có thể nhìn ra, mới có thể thấy được, mới có thể thể 

hội được, còn người thông thường không dễ gì nhận 

ra. Thế nhưng khi vào kinh văn thì nói rõ ra cho bạn 

thấy, vì bạn mà nói ra tường tận. 

Câu thứ nhất này là nói rõ ra tổng cương lĩnh của 

toàn kinh. Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, từ đầu đến cuối 

nói rõ nhất chính là “Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức”. 

Vào thời nhà Đường, Ngài Thanh Lương lúc đó 

hoàn thành phiên dịch “Kinh Hoa Nghiêm”. Lại sau 

khi  hoàn  thành  “Chú  giải  Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Ngài 

đặc  biệt  đem  quyển  sau  cùng  của  bộ  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” đưa ra lưu thông riêng biệt, quyển này gọi 

là “Biệt Hành Lưu Thông Bản”, chính là  “Phổ Hiền 

Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện  Phẩm”  mà  hiện  tại  các  vị 

thường  thấy,  quyển  này  là  “Hoa  Nghiêm  40”,  cũng 

chính là một quyển sau cùng trong “Phẩm Nhập Pháp 

Giới”,  là  tổng  kết  của  Kinh  Hoa  Nghiêm,  cũng  là 

tổng cương lĩnh của Kinh Hoa Nghiêm, chỗ quay về 

sau  cùng  là  Mười  Đại  Nguyện  Vương  quy  về  Cực 

Lạc. Đây cũng chính là nội dung của kinh văn. Tổng 

hợp  toàn  Kinh quy  nạp  làm  thành  Mười  đại  nguyện 

vương của Bồ Tát Phổ Hiền. Đây là mười cương lĩnh 

này là Bồ Tát Phổ Hiền đã tu. 

12 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Có lẽ có một số đồng tu nghe được đại khái cho 

rằng Mười cương lĩnh Bồ Tát Phổ Hiền đã tu không 

liên quan gì với chúng ta, vì chúng ta không phải là 

Bồ Tát Phổ Hiền. Nếu học Phật như vậy thì sẽ rất khó 

có thành tựu. Chúng ta cần phải có thể nhận biết tất 

cả Bồ Tát trong Phật pháp đã nói đều là chính mình, 

tất cả Chư Phật Như Lai đã nói cũng là chính mình. 

Đức hiệu của Chư Phật Như Lai là  “Tánh đức”  của 

chính  chúng  ta,  danh  hiệu  của  tất  cả  Bồ  Tát  là   “Tu 

 đức”   của  chính  chúng  ta.  Tánh-Tu  không  hai,  đó  là 

chỗ  mà  Phật  pháp  cùng  với  thế  xuất  thế  gian  tất  cả 

pháp không hề giống nhau. Chúng ta nếu có thể thấu 

hiểu  khẳng  định  thì  ở  ngay  trong  Phật  pháp  mới  có 

thể mau chóng ổn định được lợi ích chân thật, đây là 

chân thật không hề giả. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  là  ai?  Phải  biết  chính  là  bản 

thân chính ta. Nếu chúng ta có thể tuân theo chăm chỉ 

phụng hành như trên Kinh Điển đã nói, từ tư tưởng, 

kiến  giải,  lời  nói,  việc  làm,  rất  nhiều  hành  vi  của 

chính chúng ta, mỗi mỗi đều phải đối chiếu với Kinh 

Điển, so sánh thử xem. Nếu như hành vi việc làm của 

chúng ta giống y như trên kinh đã nói, thì đó là tương 

ưng. Nếu như không giống như những gì trên kinh đã 

nói  thì  phải  đem  hành  vi  sai  lầm  của  chính  mình  tu 

sửa lại, đó gọi là tu hành. Chúng ta nhất định phải lấy 

Kinh  Điển  làm  tiêu  chuẩn,  y  theo  bổn  kinh  để  tu 

hành.  Xin  nói  với  các  vị,  đó  chính  là  y  theo  tiêu 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





chuẩn  của  A  Di  Đà  Phật,  y  theo  tiêu  chuẩn  của  Bồ 

Tát Phổ Hiền. 

A Di Đà Phật là  “Phật trung chi vương”  2, còn 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát  có  thể  nói  là   “Bồ  Tát  trung  chi 

 vương”  3. Bạn thấy trong rất nhiều sám nghi chúng ta 

đều  đọc  “Nam  Mô  Phổ  Hiền  Vương  Bồ  Tát”,  có 

nghĩa là Bồ Tát  Phổ Hiền là vua ngay trong các Bồ 

Tát. Trong hàng Bồ Tát không ai có thể thù thắng hơn 

so  với  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  còn  trong  các  chư  Phật 

không ai có thể thù thắng hơn so với A Di Đà Phật. 

Bộ kinh này gồm vua trong các Phật, vua trong 

các Bồ Tát, thảy đều đầy đủ. Chúng ta gặp được bộ 

kinh  này  đúng  như  Phật  đã  nói  ở  trên  kinh   “Như 

 nghèo được của báu” , đích thực là có loại tâm trạng 

này,  chân  thật  là  như  nghèo  được  của  báu.  Bạn  nói 

xem  loại  vui  thú  này  thật  không  cách  gì  hình  dung. 

Chúng ta có được bộ kinh này rồi, đạt được rồi, nhất 

định phải lý giải, phải giải được rất thấu triệt, sau đó 

phải y giáo phụng hành. Chúng ta phải làm được một 

cách triệt để. 

Phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ “Lễ kính”    hôm 

qua đã nói với các vị rồi. “Lễ kính”    là khai hiển ngay 

trong Tánh đức của chính chúng ta. Chúng ta có thể 

tu lễ kính, đó là lưu xuất của “Tánh đức”. 

Đại đức xưa thường nói “Khởi tu từ tánh”.   Đây 

14 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính là từ “Tánh” khởi tu. Cách tu học này thì có thể 

cảm ứng tương thông cùng với mười phương ba đời 

tất cả chư Phật Bồ Tát. Vì sao vậy? Chư phật Bồ Tát 

là khởi tu từ Tánh, ngày nay chúng ta cũng là khởi tu 

từ Tánh. Vậy thì tự nhiên liền khởi lên cảm ứng. Do 

đây có thể biết chúng ta vừa phát ra tâm chân thành 

để tu hành là “năng cảm”, Chư Phật Bồ Tát pháp vốn 

“năng ứng”, nguyên do cảm ứng chính ngay chỗ này. 

Cho nên Ấn Quang Đại sư nói:  “Một phần thành kính 

 được một phần lợi ích” , cũng có thể nói cách nói như 

vậy, một phần thành kính được chư Phật Như Lai gia 

trì một phần, mười phần thành kính thì được chư Phật 

Như Lai gia trì mười phần. 

Các  vị  ở  nơi  một  đạo  tràng,  giờ  nào  lúc  nào 

chúng ta cảm thọ ở nơi đạo tràng đây, cùng với cảm 

thụ ngay trong cuộc sống thường ngày là không như 

nhau.  Cảm  thụ  ở  nơi  đây  có  pháp  hỉ,  thanh  tịnh,  vui 

mừng. Cho nên có đồng tu đến nói với tôi: “Chúng ta 

bước  vào  giảng  đường  để  nghe  kinh  là  hưởng  thụ”. 

Lời nói này có phải thật không? Là thật! Vì sao bạn có 

hai giờ đồng hồ ở nơi đây hưởng thụ, mà loại hưởng 

thụ này bạn ở nơi khác thì không có được. Cái hưởng 

thụ  này  từ  đâu  mà  có?  Xin  nói  với  các  vị,  nhờ  ánh 

sáng Phật chiếu vào, đạo tràng này của chúng ta là nhờ 

ánh  sáng  Phật  chiếu  vào,  mọi  người  ở  nơi  đây  tắm 

mình trong ánh sáng Phật, sự việc chính là như vậy. 

Có  một  năm  tôi  ở  Mai  A  Mi  -  Hoa  Kỳ  giảng 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





kinh,  mỗi  lần  tôi  giảng  kinh  có  một  số  người  nước 

ngoài  họ  đều  đến,  họ  đều  ngồi  ngay  nơi  đó  nhắm 

nghiền  đôi  mắt  (bởi  vì  ở  nước  ngoài  có  một  số  nơi 

đều là có chỗ để ngồi), không có ghế, đều là ngồi ở 

trên  thảm.  Họ  ngồi  xếp  bằng  nhắm  nghiền  đôi  mắt, 

họ cũng không hiểu tiếng Trung Quốc, tôi nói cái gì 

họ cũng đều không hiểu, nhưng mỗi ngày họ đều đến. 

Có đồng tu hỏi họ: 

- Bạn nghe hiểu không? 

- Không hiểu! 

-  Nghe  không  hiểu  vì  sao  mỗi  ngày  bạn  đều 

đến? 

- Oh, cảm thụ nơi đây rất tốt! 

Họ đến để hưởng thụ, họ xếp bằng ngồi ở đó, là 

họ  đến  hưởng  thụ.  Người  nước  ngoài  nói:  “Cái  từ 

trường  này  khác  biệt,  cảm  thụ  đối  với  người  rất  là 

thoải mái”. Trong số họ còn có một số người có công 

năng đặc biệt (ở  trong Phật  pháp chúng ta gọi  là có 

“thần thông”), có “thiên nhãn thông”, họ liền nói với 

những  người  ở  bên  cạnh  “Ánh  sáng  Phật  chiếu  vào 

cái đạo tràng giảng kinh”. 

Khi đạo tràng giảng kinh có Phật quang gia trì, 

cho  nên  ngồi  ở  nơi  đây  mỗi  người  đều  có  thể  sanh 

16 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm hoan hỉ. Đạo lý chính ngay chỗ này. Không phải 

tôi giảng được hay mà là nhờ Phật lực gia trì. Chúng 

ta nhờ vào cái gì mà được Phật lực gia trì? Chính là 

một  lòng  cung  kính.  Lòng  cung  kính  này  là  “Năng 

cảm”,    Chư Phật Bồ Tát liền có “Ứng”. 

Cho  nên  các  vị  nhất  định  phải  nên  biết  “Thế 

gian pháp” dạy người “thành thật” là thứ nhất. 

 Dáng vẻ thành thật là thế nào? 

Không lừa dối chính mình, không lừa dối người 

khác, chân thật có thể làm đến được không dối mình 

không dối người, con người này thành thật, con người 

này  thật  thà.  Chúng  ta  cả  đời  phải  làm  người,  thành 

thành khẩn khẩn, trung thực thật thà. Người thật thà là 

vô  cùng  đáng  quý,  người  thật  thà  thì  Phật  quang 

thường  hay  chiếu  đến  họ,  họ  không  học  Phật  cũng 

chiếu đến họ. Vì sao vậy? Trung thực! Phật tâm thanh 

tịnh, Phật tâm bình đẳng. Không thể nói rằng bạn học 

Phật  thì  Phật  đặc  biệt  chiếu  cố  bạn,  bạn  không  học 

Phật thì Phật không chiếu cố đến bạn. Cái tâm đó làm 

sao  có  thể  xem  là  tâm  bình  đẳng?  Không  học  Phật, 

nhưng chỉ cần tấm lòng bạn thành khẩn, thì Phật đều 

chiếu cố, chiếu cố bình đẳng, không hề phân biệt chiếu 

cố. Bạn nói xem thành thật đáng quý dường nào! 

“Lễ  kính”  chính  là  lưu  xuất  “Thành  khẩn”. 

Chúng ta phải kính người, phải kính việc, phải kính vật. 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Kính  người,  lễ  kính  bình  đẳng,  không  luận  là 

người  nào.  Hướng  cao  lên  là  tất  cả  chúng  sanh  đều 

phải  lễ  kính,  tất  cả  chúng  sanh  hữu  tình,  ngay  đến 

kiến muỗi chúng ta xem thấy, liền cũng như xem thấy 

chư  Phật  Như Lai  không hề khác biệt, như  vậy mới 

gọi là tu hạnh Phổ Hiền. Muỗi, kiến, động vật nhỏ, nó 

cũng có Phật tánh, tất cả động vật đều có Phật tánh. 

Ngoài động vật ra thực vật, khoáng vật đều có 

 Pháp tánh, cho nên là cung kính tất cả. Nếu như bạn 

nói làm không được, thì tôi xin nói với các vị, thực tế 

ra mà nói không phải bạn làm không được, mà là bạn 

không chịu làm, còn như bạn chịu làm, thì làm gì có 

chuyện không làm được. Người xưa nói:  “Chỉ có hai 

 việc khó thiên hạ làm không được, đó là lên trời khó, 

 cầu  người  khó” ,  còn  việc  này  là  cầu  chính  mình, 

không phải cầu người. Cầu chính mình thì có gì khó 

đâu, làm cho “Tánh đức” của chúng ta hoàn toàn lưu 

xuất ra. Việc này là cầu ở chính mình, không phải cầu 

người,  cho  nên trước  hết  chính  mình nhất  định  phải 

giác ngộ, chính mình nhất định phải nỗ lực. 

Hiện tại thế gian tai nạn triền miên, nếu chúng ta 

không chăm chỉ nỗ lực mà tu, tương lai làm sao có thể 

tự  cứu  mình,  cứu  người.  Tôi  ở  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày không hiểu gì đối với tin tức bên ngoài vì 

tôi không xem truyền hình. Học hội Tịnh Tông chúng 

ta nơi đây không có truyền hình, tất cả tivi đều là phát 

nội  bộ,  bên  ngoài  không  có  ăngten  trời,  không  nhận 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được  tin  tức  bên  ngoài,  chúng  tôi  cũng  không  nghe 

phát thanh, cũng không xem báo chí. Nhưng có một số 

đồng tu nói với tôi, một hai tháng gần đây nhất, họ xem 

truyền hình thấy nói tầng băng Nam Cực đã tan ra. Vấn 

đề này tương đối nghiêm trọng, băng ở hai đầu  Nam, 

Bắc Cực nếu như tan ra, mực nước của nước biển sẽ 

phải dâng cao, đô thị duyên hải trên toàn thế giới thảy 

đều  chìm  vào  đáy  biển.  Tai  nạn  từ  do  đâu  mà  đến? 

Nhiều người luôn cho rằng đó là do thiên tai, việc này 

thì không còn cách gì để nói. Khoa học gia đem việc 

này đổ cho thiên tai làm ra, tai họa của thiên nhiên, đều 

đổ hết trách nhiệm cho thiên nhiên. Nhưng cách nhìn 

trong Phật pháp không phải như vậy, trong Phật pháp 

nói   tất cả tai họa đều là do chính chúng ta tạo thành. Ai 

tạo thành vậy? Không phải do người khác mà là chính 

chúng  ta  tạo  nên.  Lời  nói  này  bạn  có  thể  tin  không? 

Nếu như bạn tin tưởng, vậy thì chúc mừng bạn, bạn đã 

giác ngộ. Còn nếu như bạn không tin tưởng, bạn nhất 

định không thừa nhận, vậy thì bạn chưa giác ngộ. Xác 

thực là chính chúng ta tạo thành. Nếu như người người 

có thể tự giác, người người đều có thể thay đổi, tự làm 

mới, tai nạn này liền được tiêu trừ. 

Nạn nước từ do đâu mà đến? Là lòng tham. Tôi 

nghĩ đồng tu ngồi đây có không ít người đã đọc qua 

“Kinh Lăng Nghiêm”. Phật ở trong hội Lăng Nghiêm 

giảng  nói  rất  rõ  ràng,  tham  dục  là  nước,  sân  hận  là 

lửa, ngu si là gió. Cái thế gian này còn “tham”, còn 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





“sân”, còn “si ” thì nước, gió, lửa, ba loại hiện tượng 

này liền sẽ nổi lên. Người của toàn thế giới này, mọi 

người đều đang cố sức tăng thêm Tham-Sân-Si, tức là 

đang  gia  tăng  thêm  tốc  độ  tam  tai  nước,  gió,  lửa. 

Hoàn  cảnh  là  “y  báo”,  còn  tâm  chúng  ta  là  “chánh 

báo”,  mà  “y  báo”  lại  tùy  theo  “chánh  báo”  mà 

chuyển. Phật luôn là khuyên chúng ta dập tắt Tham-

Sân-Si.  Nếu  người  người  đều  có  thể  dập  tắt  Tham-

Sân-Si thì môi trường sinh thái trên địa cầu này sẽ rất 

nhanh hồi  phục lại bình  thường, sẽ không có những 

tai  nạn  này.  Ngoài  Tham-Sân-Si  ra  còn  có  “Ngạo 

mạn”. “Mạn” là tâm rất không bình, cao thấp không 

bình. Quả báo của “Mạn” là gì? Là động đất. Cho nên 

những  tai  họa  tự  nhiên  này  từ  do  đâu  mà  đến?  Do 

lòng người chiêu cảm, lòng người biến hiện ra! Trên 

kinh,  luận  Phật  dạy  chúng  ta  những  đạo  lý  phương 

pháp này, xác xác thực thực chân thật có thể tiêu trừ 

tất cả tai ương. 

Vậy muốn tiêu trừ tai ương thì phải tiêu trừ từ 

đâu  vậy?  Đều  là  tiêu  trừ  từ  ngay  nơi  nội  tâm.  Phật 

pháp gọi là nội học, dùng nội công để cải thiện hoàn 

cảnh  bên  ngoài.  Cho  nên  không  luận  đối  với người, 

với việc, với vật, chúng ta tất cả đều cung kính. Cho 

dù chúng ta không thể giúp đỡ đại chúng, vì sao? Vì 

tất  cả  đại  chúng không  thể  chuyển  đổi.  Vậy  thì  một 

mình  ta  chuyển  đổi  lại  có  được  không?  Vẫn  được! 

Một mình ta chuyển đổi lại gọi là  “Biệt nghiệp” , đại 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng gọi là  “Cộng nghiệp”.  Phật ở trong Hội Lăng 

Nghiêm  nói  với  chúng  ta  cộng  nghiệp  cùng  biệt 

nghiệp quả báo không như nhau. Nếu như biệt nghiệp 

của bạn thù thắng, cho dù ở ngay trong cộng nghiệp 

vô cùng ác liệt, bạn vẫn có thể tránh được, ngay trong 

tai nạn lớn vẫn có rất nhiều người may mắn thoát. Vì 

sao? Vì biệt nghiệp không giống nhau. Bạn tỉ mỉ mà 

quan sát trong một tai nạn lớn, người có thể không bị 

tai nạn, đó là người có tấm lòng lương thiện, Tham-

Sân-Si-Mạn  ít,  từ  bi  thiện  niệm  nhiều,  quyết  định  là 

loại người này. 

Cho  nên  kinh  này  làm  sao  có  thể  không  đọc, 

làm  sao  có  thể  không  cầu  hiểu  sâu,  làm  sao  có  thể 

không y giáo phụng hành? Hy vọng đồng tu chúng ta 

ở vào tất cả mọi lúc mọi nơi, dùng tâm “Chân thành, 

thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi”,  tu  tất  cả 

cung  kính.  Phải  đem  việc  này  tập  thành  một  thói 

quen. Đây gọi là thật tu, thật “dụng công”. 

Thật  “dụng  công”  không  phải  bạn  một  ngày 

đọc bao nhiêu bộ kinh. Dù cho bạn cả ngày đọc Kinh 

Vô  Lượng  Thọ,  mười  bộ,  hai  mươi  bộ,  nhưng  tư 

tưởng,  lời  nói,  việc  làm  của  bạn  hoàn  toàn  không 

tương ưng với những gì trên kinh đã nói, thì bạn một 

ngày  có  đọc  hai  trăm  biến  cũng  uổng  công,  không 

dùng được. Vậy thì như trước đây lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam có nói  “Đáng đọa lạc  thế nào, vẫn là phải  đoạ 

lạc thế đó”,    không có ích gì. Chúng ta phải thật làm, 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ngày  ngày  đọc  kinh,  kiểm  điểm  lỗi  lầm  của  chính 

mình.  Đọc  kinh  cũng  giống  như  là  soi  gương  vậy, 

chính mình một ngày phạm phải lỗi lầm mà không hề 

biết, nhưng kinh vừa đọc qua, đối chiếu thì phát hiện 

liền. Oh! Chỗ này Phật dạy chúng ta không được làm, 

hôm nay chúng ta lại làm rồi, chỗ này Phật dạy chúng 

ta  làm,  hôm  nay  ta  chưa  làm  được,  đều  phát  hiện 

được lỗi  lầm. Cho  nên kinh  là  một  tấm gương ngày 

ngày  phải  cầm  lên  soi,  soi  đến  lỗi  lầm  của  chính 

mình,  phải  mau  đem  nó  thay  đổi  lại.  Vậy  thì  hữu 

dụng, vậy thì lợi ích vô biên. 

Cho nên phải tu tâm chân thành, chân thành đối 

nhân xử thế, thì quyết định chúng ta có thể vượt qua 

đại kiếp nạn. Kiếp nạn hiện tiền, không hề có chút ý 

niệm khiếp sợ, không hề có chút tâm lo lắng, rất là tự 

tại, rất là thản nhiên để tiếp nhận. Đó chính là bạn có 

công phu, bạn chân thật có được thọ dụng. 

Nguyện thứ hai: “Xưng tán Như Lai” 

Câu  này  ở  vào  xã  hội  ngày  nay  rất  là  quan 

trọng.  Xã  hội  có  thể  an  định  hay  thành  động  loạn, 

đương nhiên có rất nhiều nhân tố. Thế nhưng có một 

nhân tố quan trọng nhất trong các nhân tố, trong Phật 

pháp gọi là “Duyên”. “Duyên”    quan trọng nhất là biết 

“tán thán”, “tán thán” chính là ngôn ngữ lời nói của 

chúng  ta.  Hy  vọng  đồng  tu  học  Phật  chúng  ta  (đây 

không  phải  tôi  hy  vọng  mà  là  Phật  Bồ  Tát  dạy  bảo 

22 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta), Phật Bồ Tát hy vọng chúng ta ở trong xã 

hội này  “Ẩn ác, dương thiện”. 

Bạn xem kinh văn phía sau, trong lời giáo huấn 

cụ  thể  Phật  dạy  chúng  ta  phải  khéo  giữ  ba  nghiệp. 

Ngay câu đầu tiên là:  “Khéo giữ khẩu nghiệp, không 

 nói lỗi người”. 

Phải  làm  từ  chỗ  này,  không  nên  cười  chê 

người  khác,  không  nên  nói  lỗi  lầm  của  nhà  người 

khác, còn chỗ tốt của người ta, phải  “Tán thán” , phải 

biểu dương. Mọi người đều làm được như vậy, là do 

mỗi một người chúng ta đều có trách nhiệm thì xã hội 

này của chúng ta liền có thể từ trong hỗn loạn chuyển 

thành an định. Xã  hội  ngày nay vì  sao mà loạn như 

vậy?  Toàn  thế  giới  đều  loạn.  Căn  nguyên  của  động 

loạn  là  gì?  Chúng  ta  có  thể  nói  cái  căn  nguyên  đó 

chính là người thế gian này tán thán cái ác, che giấu 

cái  thiện.  Thiện  thì  không  nói  lên,  ác  thì  tận  lực  lại 

tuyên  dương,  tận  lực  đến  tô  vẽ  ra,  tạo  thành  lòng 

người của cả thế gian bất an. Bạn làm việc tốt, nhưng 

có người lại nói “Anh làm việc tốt làm gì? Anh là kẻ 

ngốc,  anh  làm  việc  tốt  ai  tán  thán  anh?”  Trong  khi 

làm việc  ác lại được xem như  là anh  hùng hảo hán, 

biết  bao  nhiêu  người  tán  thán  anh.  Khuyến  khích 

người đi phạm tội, khuyến khích người đi làm ác, thì 

xã hội này làm sao có thể an định. Lời nói của chúng 

ta phải gánh trách nhiệm vì xã hội, phải vì nhân dân 

cả thế gian gánh trách nhiệm. Nói chuyện ư? Làm gì 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





có chuyện tùy tiện mà nói. 

Xã hội ngày nay có thể nói là vô cùng phổ biến 

hiện  tượng  luân  lý  đạo  đức  không  có  người  giảng. 

Nếu như trên miệng bạn nói đến luân lý, đạo đức thì 

lập tức mọi người đều mắng bạn “Anh lạc hậu rồi, lỗi 

thời  rồi!  Không  hợp  trào  lưu,  không  hợp  thời  đại”, 

nói càng khó nghe hơn là “Anh tư tưởng phong kiến”  .    

Vậy  thì  cái  gì  là  hợp  thời  đại?  Bất  trung,  bất 

hiếu, bất nhân, bất nghĩa, là hợp thời, vậy còn có thể 

được  hay  sao?  Cho  nên  xã  hội  ngày  nay  (bao  gồm 

giáo dục cả ở trong trường học) học sinh từ tiểu học 

đã  tiếp  nhận  giáo  dục,  đã  tiêm  nhiễm  tư  lợi.  Chỉ  có 

lợi, hại, không có đạo nghĩa, vậy thì cái xã hội này, 

cái  thế  giới  này,  làm  sao  mà  không  gặp  nạn  chứ? 

Băng ở Nam, Bắc Cực làm sao mà nó không tan ra? 

Chúng ta học Phật luôn được xem là người sáng 

suốt, học Phật là người giác ngộ, chúng ta học Phật rồi 

thì chúng ta phải toàn tâm toàn ý giúp đỡ cái xã hội 

này,  thay  đổi  thói  xấu,  phong  tục,  tập  khí  không  tốt. 

Làm  thế  nào  đem  nó  chuyển  đổi  lại? Hoàn  toàn  dựa 

vào  chính  chúng  ta.  Nhất  định  không  thể  đem  trách 

nhiệm này đổ cho người khác. Đổ cho người khác là 

sai,  chính  ta  phải  làm  cho  được.  Người  thế  gian  bất 

trung, ta phải tâm trung, người thế gian bất nghĩa, ta 

phải  nghĩa  khí,  người  thế  gian  bất  hiếu,  ta  phải  tận 

hiếu. Giáo huấn của đại thánh nhân thế xuất thế gian, 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ta  phải  toàn  bộ  làm  cho  được.  Nếu  như  bạn  không 

chịu thừa nhận rằng ta nhất định có thể làm được, bạn 

nói là làm không được, nhưng tôi không tin là không 

làm được. Người người đều có tín tâm kiên định này, 

ý  nguyện  kiên  định,  nỗ  lực  để  làm  theo:   “Tín  Huệ, 

 Nguyện  Huệ,  Hương  Tượng  Bồ  Tát”  như  phía  trước 

đã nói, thì cái thế giới này là có thể cứu vãn, kiếp vận 

có thể vãn hồi, tai nạn có thể hoá giải. 

Do đây có thể biết, chính ngay ở mỗi vị đồng tu 

chúng  ta  phải  phát   “Đại  tâm” .  Trên  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói  “Đại  tâm phàm phu”, chúng ta là phàm 

phu, phát  đại  tâm,  đại  tâm  phàm  phu,  công  đức  của 

họ, uy đức của họ vượt qua Thanh Văn, Duyên Giác, 

Quyền Giáo Bồ Tát. 

Thanh  Văn  là  A  La  Hán,  Duyên  giác  là  Bích 

Chi  Phật,  Quyền  giáo  Bồ  Tát  (nếu  lấy  theo  Thiên 

Thai,    Biệt  Giáo  để  nói  là  Bồ  Tát  Tam  Hiền  trở 

xuống, chính là Bồ Tát từ Thập Hồi Hướng trở xuống 

gọi là Tam Hiền Bồ Tát). 

Cái  gì  gọi  là  “Phát  đại  tâm  phàm  phu”?  Bạn 

vừa phát cái tâm “Ta đem giáo huấn trong Kinh Vô 

Lượng Thọ đã dạy, ta thảy đều làm được”, công đức 

của bạn lập tức liền vượt qua bậc Tam thừa, thật đã 

vượt qua không phải là giả, liền được siêu việt. 

Trên  Kinh  Hoa  Nghiêm  Phật  nói  “Đại  tâm 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phàm phu” không phải là khích lệ chúng ta. Nếu như 

Ngài nói A La Hán mới có thể làm được thì chúng ta 

không có phần, nhất  định không làm được, tâm này 

không thể phát. Còn như Ngài nói Bồ Tát mới có thể 

làm được thì cự ly phàm phu chúng ta quá xa với Bồ 

Tát. Nhưng Ngài nói:  “Phàm phu phát đại tâm” , nên 

chúng ta phát ra một đại tâm, vừa phát tâm liền có thể 

siêu  việt  “Ba  thừa”.  Lời  của  Phật  nói  là  thật  không 

phải là giả, nhất định chân thật, chỉ sợ chính chúng ta 

không chịu phát  tâm,  vừa  phát  tâm  liền  siêu  việt, 

chân thật gọi là  

 “Buông bỏ đồ đao, lập địa thành Phật”.   

Phát  tâm  là  quan  trọng,  khi  vừa  phát  tâm,  xin 

nói với các vị, không chỉ bạn siêu việt Ba Thừa. Tầm 

nhìn của người thế gian rất cạn, chỉ mong cầu cái lợi 

trước mắt. Hiện tại nếu không có lợi ích, anh bảo tôi 

làm Phật, tôi cũng không làm, ngay hiện tại phải có 

lợi  ích  liền tôi  mới làm. Xin  nói  với các vị, chỉ  cần 

bạn  vừa  phát  đại  tâm,  hiện  tại  bạn  liền  có  được  lợi 

ích. Bạn được là lợi ích gì vậy? 

 Lợi ích của “Phàm phu phát đại tâm”: 

Lợi ích thứ nhất: Đời sống vật chất quyết định không 

thiếu kém. 

Ngay trong lúc giảng dạy chúng ta cũng thường 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói   “Đời  sống  vật  chất  của  bạn,  quyết  định  không  hề 

thiếu kém”.   Đây là  lợi ích  mà hiện tiền bạn  có được. 

Việc này Phật giảng rất có đạo lý, không phải nói bạn 

sẽ có được rất nhiều, rất nhiều, vì như vậy thì bạn liền 

sẽ tăng lòng tham. Nhưng “Không thiếu hụt”, mỗi ngày 

bạn có được cái ăn, có quần áo mặc, có nơi để ở, không 

thiếu hụt. Chỉ cần chúng ta không thiếu hụt, không cần 

phải có nhiều, có nhiều sẽ tăng thêm lòng tham, cơm áo 

của bạn không thiếu hụt, đời sống vật chất không thiếu 

hụt, ngay trước mắt bạn đã được lợi ích. 

Lợi ích thứ hai: Trẻ mãi không già. 

Nếu như bạn 20 tuổi, phát đại tâm rồi, đã làm 

đại tâm phàm phu, bạn mãi mãi là 20 tuổi, bạn sống 

đến 70, 80 tuổi, khuôn mặt của bạn vẫn là 20 tuổi, cái 

lợi ích này có gì bằng không? 

Lợi ích thứ ba: Thân thể bạn khoẻ mạnh. 

Là  thể  chất  chuyển  biến,  thân  thể  bạn  khoẻ 

mạnh,  vĩnh  viễn  không  bị  bệnh,  đó  là  lợi  ích  hiện 

tiền, lợi ích chân thật. 

Còn  như  bạn  làm  quan  lớn,  phát  tài  to,  mà 

thường hay bị  bệnh thì  đó là việc rất đáng tiếc, tiền 

tài của bạn đều dùng hết vào phí thuốc thang, bạn nói 

xem có oan uổng không? 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Cho nên đại tâm phàm phu, vĩnh viễn trẻ trung, 

vĩnh  viễn  khoẻ  mạnh,  dung  mạo  sáng  lạn,  pháp  hỉ 

tràn đầy, tự tại an vui, hiện tại có ngay được lợi ích. 

Phật pháp rất hiện thực, hiện thực hơn bất cứ thứ 

gì, nếu như bạn trái với kinh giáo, không luận tu hành 

thế nào người sáng mắt vừa nhìn là biết ngay. Vì sao 

vậy? Trên mặt không có ánh sáng, không cần phải có 

công năng đặc dị gì cũng nhận ra, nếu có công năng 

đặc dị vừa nhìn thì càng rõ ràng, người thông thường 

chúng  ta  đều  có  thể  xem  thấy.  Chính  là  chúng  ta 

thường hay nói “Thần khí không tốt”,  có thể thấy ra 

được, khí sắc của họ là khí sắc tối đen, không phải là 

một khí sắc sáng lạn, khí sắc không tốt. Khi bạn tỉ mỉ 

quan  sát  tiếp,  dung  mạo  không  tốt,  cho  dù  họ  hoá 

trang  thế  nào  cũng  không  cách  gì  giấu  được,  cũng 

không  thể  che  giấu,  ngay  thế  gian  xem  tướng  đoán 

mạng cũng thường nói “Tướng tuỳ tâm chuyển”. 

Cái đại tâm của bạn vừa phát ra, đại tâm là cái 

tâm  gì?  Tâm  Phật.  Tướng  của  Phật,  bạn  nói  đẹp 

dường nào, cái tướng này của bạn dần dần sẽ chuyển 

thành  tướng  Phật,  đức  tướng  viên  mãn.  Viên  mãn 

chính là một chút kém khuyết cũng không có. Vậy thì 

vì  sao  bạn  không  phát  tâm?  Trong  tâm  chúng  ta 

thường  chỉ  giữ  mặt  thiện  của  tất  cả  chúng  sanh, 

miệng  của  chúng  ta  thường  hay  tán  thán  một  mặt 

thiện của chúng sanh, thì tâm của chúng ta liền thiện, 

làm thiện, lời nói thiện, tướng mạo của chúng ta liền 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thiện, thân thể liền thiện, không có thứ nào bất thiện. 

Nếu  như  thường  giữ  cái  tâm  ác,  chuyên  môn  gây 

phiền phức cho người, chuyên môn nhìn khuyết điểm 

của người khác, thì tâm của chúng ta liền ác, làm ác, 

nói ác, cuối cùng biến thành tướng mạo chính chúng 

ta cũng ác, thân thể cũng ác, bạn nói xem họa làm sao 

mà không đến. Người học Phật ngay cái điểm đạo lý 

này cũng không hiểu, vậy còn học cái gì? Vận mệnh 

của  một  người,  hoàn  toàn  do  chính  mình  nắm  lấy, 

không phải ở trên tay người khác nắm lấy. 

Các  vị  hãy  đọc   “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn” .  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn” ngày trước tôi đã giảng qua rất nhiều 

lần, giảng được rất tỉ mỉ, tiên sinh Liễu Phàm chả đã 

được cứu là gì? Việc thứ nhất là ông thành thật, chịu 

nhận sai, việc khó được nhất là chịu thay đổi, mạnh dạn 

thay đổi, ông đã thành công, chuyển biến vận mạng của 

ông. Ông chuyển được vận mạng rồi, ông giúp cho rất 

nhiều chúng sanh chuyển biến vận mệnh, đó là Bồ Tát 

hiện thân ở vào đại thời đại này. Chư Phật Như Lai hết 

lời khuyên bảo chúng ta, phải phát đại tâm. 

 Cái gì là Đại tâm? 

Nếu  bạn  hỏi  “Cái  gì  là  đại  tâm?”  Tôi  ở  ngay 

đây cụ thể nói với mọi người rằng nhất định chúng ta 

phải phát đại tâm, đó là đem những lời giáo huấn đã 

nói  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  thảy  đều  làm  cho 

được, thảy đều thực tiễn ngay trong cuộc sống thường 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ngày  chúng  ta,  thực  tiễn  ngay  trong  công  việc  của 

chúng  ta,  thực  tiễn  ngay  trong  đối  nhân  xử  thế,  đó 

chính là phàm phu phát đại tâm. 

Nếu  bạn  có  thể  phát  được  cái  tâm  này,  có  thể 

làm  theo  được  như  vậy,  thì  như  ở  phía  trước  tôi  đã 

nói  qua với các vị, tương lai bạn vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc, bạn nhất định là thượng thượng phẩm 

vãng  sanh,  bởi  vì  bạn  thảy  đều  làm  được.  Còn  như 

bạn  không  thể  hoàn  toàn  làm  được  mà  chỉ  làm  đến 

được 90%, vậy thì bạn thượng trung phẩm vãng sanh, 

quyết  định  không  thể  rơi  xuống  dưới  bậc  thượng. 

Trong ba bậc vãng sanh, bậc trung, bậc hạ chúng ta 

không  làm,  chúng  ta  nhất  định  phải  tranh  thủ  vãng 

sanh bậc thượng, thượng phẩm hạ cũng phải làm đến 

được 80%. Chúng ta phải đem tiêu chuẩn ở ngay chỗ 

này, quyết định tranh thủ thượng phẩm vãng sanh, đó 

mới là chân thật đại tâm phàm phu. 

Người  người  đều  làm  đến  được.  Vậy  vì  sao 

chúng ta không làm? Tôi tin tưởng rất nhiều đồng tu 

ngồi  ở  ngay  đây,  luôn  có  mười  mấy  hai  mươi  mấy 

người  đang  làm.  Cái  hội  này  của  chúng  ta  sẽ  vô 

lượng viên mãn, ngay trong hội này có mười mấy hai 

mươi  mấy  vị  Phật  trụ  thế.  Cái  đại  tâm  này,  không 

phải  là Bồ Tát  mà  là Phật,  chân thật  gọi  là   “Chỉ  có 

 pháp  Nhất  thừa,  không  hai  cũng  không  ba”.   Phàm 

phu phát đại tâm, chính là pháp Nhất thừa, chúng ta 

nhất định phải làm thật. 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên phải  “Xưng tán Như Lai” ,    không dùng 

là  “Xưng tán Chư Phật” . Dùng hai cụm từ này khác 

nhau,  đương  nhiên  ý  nghĩa  sẽ  không  giống  nhau. 

Trên kinh Phật chuyển đổi danh từ, là đều có dụng ý 

đặc  biệt  của  nó.  Trong  “Kinh  Kim  Cang  giảng 

Nghĩa” của cư sĩ Giang Vị Nông, ông chú giải được 

rất tường tận. Trên “Kinh Kim Cang” có lúc thì nói 

chư Phật, có lúc thì nói Như Lai, cư sĩ Giang nói với 

chúng ta, phàm hễ nói Chư Phật là từ trên  tướng mà 

nói, từ nơi  sự mà nói, phàm hễ gọi Như Lai đều là từ 

trên   tánh  mà  nói.  “Kinh  Kim  Cang”  là  như  vậy, 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  này  cũng  không  ngoại  lệ, 

“Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm” cũng 

là như vậy. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  thông  hiểu  “Lễ  Kính 

Chư Phật” là từ nơi “sự tướng” mà nói, trên sự tướng 

tất cả cung kính. Nếu nói “Xưng tán Như Lai” là từ 

nơi “tánh đức” mà nói. Đó chính là nói rõ những gì 

“tương ưng với tánh đức” chính là “thiện” thì chúng 

ta  phải  xưng  tán,  còn  “ác”  không  nói  thì  tốt,  nhưng 

không thể xưng tán, phải xưng tán cái thiện. 

Thế nhưng trong lễ kính, người thiện chúng ta 

lễ  kính,  người  ác  cũng  phải  lễ  kính.  Không  thể  nói 

người thiện ta tôn kính họ, người ác thì ta không tôn 

kính họ, vậy thì bạn sai rồi. Người ác tôn kính họ mà 

không  tán  thán  họ,  người  thiện  thì  tôn  kính  họ  và 

cũng tán thán họ, khác biệt ở ngay chỗ này. Cái tâm 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 “Cung kính”   thì  nhất  định không có khác biệt, nhất 

định  là  bình  đẳng,  nhưng  còn  việc   “Xưng  tán”   này 

thì nhất  định  phải  tương ưng với tánh đức, khen cái 

thiện của người, chúng ta từ ngay đó mà học. 

Thế  gian  tất  cả  chúng  sanh,  nếu  như  nói  họ 

ngay trong một đời đều đang làm ác, chưa từng làm 

qua  một  việc  tốt  nào  thì  tôi  không  tin,  Phật  cũng 

không tin, các vị, mọi người cũng sẽ không tin. Tất cả 

chúng sanh ở thế gian này khởi tâm động niệm lời nói 

việc  làm  đều  là  thiện  ác  lẫn  lộn.  Thế  nhưng  chúng 

sanh thời nay nghiệp chướng tập khí sâu nặng đã làm 

ra ác nhiều, lành ít. Nếu như có thể chuyển biến lại, 

chúng  ta  làm  thiện  nhiều  ác  ít  thì  xã  hội  đó  toàn 

phong  khí  đều  sẽ  chuyển  biến.  Chúng  ta  tán  dương 

thiện, nhưng không nói  việc làm ác, làm cho những 

người làm ác đó, thời gian lâu rồi, họ cũng có lương 

tâm, họ sẽ dần giác ngộ. Người ác cũng có lương tâm, 

không thể nói họ không có lương tâm, thời gian lâu 

dần, họ sẽ phản tỉnh, sanh tâm hổ thẹn: “Ta tạo ra rất 

nhiều  việc  ác,  mọi  người đều  không  nói,  mọi  người 

đều có thể bao dung, ta làm một chút việc thiện nhỏ 

như vậy, mà mọi người đều tán thán”, họ liền sẽ hồi 

tâm chuyển ý, họ liền sẽ ít làm  ác, làm thiện  nhiều. 

Nếu như chúng ta không tán thán cái thiện của người 

khác, nhưng cái ác nhỏ của người ta thì chúng ta làm 

ầm  ĩ  lên,  làm  vậy  sẽ  sanh  ra  hiệu  quả  ngược  lại,  sẽ 

làm cho người ta sanh ra tâm hối hận đã làm việc tốt, 

32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



làm việc tốt có gì tốt đâu? Có người nào biết đâu? Có 

ai khen ngợi ta đâu? Còn làm ra một chút việc ác thì 

thấy cả thiên hạ đều biết, làm cho những người muốn 

làm thiện, cái ý niệm thiện này sẽ không còn, vì thấy 

trên thế giới, người ta đều làm ác, biến thành cái gì? 

Biến  thành  cái  thấy  sai  sai  lầm,  làm  ác  là  đương 

nhiên, làm ác là hợp thời. Cái thấy sai này, cái hiểu 

lầm này, thì thật đáng sợ! Dẫn dắt người toàn thế gian 

bỏ đi ý thiện niệm, tăng trưởng ác niệm, không chịu 

tu thiện, liều mạng  để làm ác,  mang đến cho xã hội 

này chính là tai nạn lớn, mang đến cho tất cả chúng 

sanh vô cùng thống khổ. 

Truy  cứu  nguyên  nhân  căn  bản  của  tai  nạn 

chính  là  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  của 

chúng  ta,  lời  nói  không  cẩn  trọng,  tạo  thành  ra  hậu 

quả, tạo thành ra tai nạn. Thật ra là ở trong tất cả kinh 

luận,  Phật  đối  với  việc  này  đã  nói  ra  rất  nhiều  rất 

nhiều, chúng ta không lưu ý, không hề tỉ mỉ mà quan 

sát, không hề cố gắng học tập.   

Cái nguyện  “Xưng tán Như Lai”  này, Phật đặc 

biệt nêu ra ở trong 53 đồng tham, làm ra cho chúng ta 

xem  một  tấm  gương.  53  đồng  tham  rốt  cuộc  là  như 

thế  nào  vậy?  Chúng  ta  phải  tường  tận.  Phật  ở  trong 

chương sau cùng của Hoa Nghiêm  Kinh nêu ra  một 

tấm gương tu học Đại  thừa là Ngài Thiện  Tài  Đồng 

Tử đã làm thành. Chúng ta tu hành, tu học Đại thừa, 

cũng chính là nói đại tâm phàm phu. 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Người như thế nào là đại tâm phàm phu? Thiện 

Tài  Đồng  Tử  là  mẫu  mực  đại  tâm  phàm  phu.  Ngài 

gặp được Phật  pháp, hoan hỉ  tín thọ, lễ Bồ Tát Văn 

Thù làm thầy. Có lẽ các vị nghe được rồi, oh! Thiện 

Tài gặp vận may, rất may mắn, gặp được Bồ Tát Văn 

Thù, một thầy giáo tốt đến  như vậy, chúng ta đến nơi 

đâu để tìm được thiện tri thức? Nhưng bạn đều không 

biết được Bồ Tát Văn Thù ở ngay trước mặt bạn, mà 

bạn  không  nhận  biết,  ai  là  Bồ  Tát  Văn  Thù?  “Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh” chính là Bồ Tát Văn Thù. 

Văn Thù biểu  thị  trí tuệ, trong kinh  này tràn đầy trí 

tuệ viên mãn. Bạn y theo bộ kinh này mà tu học, thì 

bạn chính là thân cận Bồ Tát Văn Thù, bạn chính là 

học trò của Bồ Tát Văn Thù. Sau khi học rồi thì lập 

tức ứng dụng, đó chính là “tham học”. 

Cho  nên  ở  trong  hội  của  Bồ  Tát  Văn  Thù, 

Thiện Tài đồng tử thành tựu được căn bản trí, sau đó 

Văn  Thù  khuyên  bảo  Ngài  đi  tham  học.  Tham  học 

biểu thị cái gì? Làm thế nào đem cái  chính mình đã 

học,  thực  tiễn  ngay  trong  đời  sống.  53  vị  thiện  tri 

thức này đều là Bồ Tát, không một ai là phàm phu, 53 

vị thiện tri thức, họ thị hiện ra cái tướng, nam nữ già 

trẻ, các ngành các nghề, cũng giống y như đời sống 

của chúng ta vậy. Chúng ta từ sớm đến tối, tiếp xúc 

được tất cả mọi người, tất cả việc, tất cả vật, đó chính 

là 53 đồng tham. 


****** 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 012) 

Tất cả mọi người mà bạn tiếp xúc qua thảy đều 

là  hoá  thân  của  Chư  Phật  Như  Lai,  có  phải  vậy 

không?  Đó  chính  là  vậy  mà,  một  chút  cũng  không 

giả. Vì sao vậy? Cảnh tùy tâm chuyển. Bạn phải cho 

rằng  ngoài  chính  ta  ra,  bao  gồm  tất  cả  chúng  sanh, 

tình dữ vô tình đều là Chư Phật Như Lai biến hoá độ 

ta. Đây là trên Kinh Hoa Nghiêm Phật dạy cho chúng 

ta  làm  thế  nào  để  tu  hành  được  chứng  quả,  một  đời 

viên mãn thành Phật. Bạn phải cho rằng ngoài chính 

mình ra, thảy đều là chư Phật Như Lai, nhất định là 

chân thật, tuyệt đối không phải là giả. Người thiện là 

Phật biến hiện, người ác cũng là Phật biến hiện, thuận 

cảnh là Phật biến hiện, ác cảnh cũng là Phật biến hiện 

ra, để chúng ta ở ngay trong đó mà tôi luyện, trải sự 

luyện tâm qua các cảnh giới này. 

Luyện  cái  gì?  Luyện   “Thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

 chánh  giác,  từ  bi”   của  chính  mình.  Ta  tôi  luyện  ở 

ngay trong đó, đây gọi là thật tu hành, thật công phu, 

đó là mô phạm của tu hành, tấm gương cho người tu 

hành. 

Cho nên Thiện Tài nhất định không có bạn học, 

nếu  có  một  bạn  học  cả  đời  Ngài  không  thể  thành 

Phật, vì sao vậy? Không thể làm được  “Lễ kính, Tán 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 thán” . Vì sao? Anh là bạn học của tôi hai đứa mình là 

gần bằng nhau, thì tôi không cần phải cung kính với 

anh. Như vậy, ở trong Tánh đức của bạn, đã thiếu đi 

một phần, vậy thì Tánh đức của bạn không viên mãn. 

Tất  cả  cung  kính,  còn  có  một  cái  không  cung 

kính thì bạn làm sao có thể thành tựu? Ta đối với tất 

cả đều phải cung kính. Nếu chỉ không cung kính đối 

với một người, thì không nên cho rằng chỉ một điểm 

nhỏ này không hề gì, đại khái sẽ không có vấn đề gì 

đâu. Một mê thì tất cả mê, một giác tất cả giác, một 

cái  cũng  không  được,  tất  cả  đều  cung  kính,  thì  một 

cái cũng không được bỏ. 

Cho nên thị hiện của Thiện Tài trên đạo Bồ Đề, 

học trò chỉ  có một  mình ta, ngoài  chính mình ra thì 

đều  là  Phật,  đều  là  Bồ  Tát,  đều  là  thiện  tri  thức. 

Chúng  ta  phải  có  cái  thấy  như  vậy,  phải  dụng  tâm 

như  vậy  thì  đúng.  Cũng  giống  y  như  trong  xã  hội 

chúng  ta  vậy,  những  thiện  tri  thức  này  có  biểu  hiện 

tâm thiện, làm thiện, Thiện Tài Đồng Tử lễ kính, tán 

thán,  cũng  chính  là  chúng  ta  làm  người  học  trò  “Lễ 

Kính, Tán Thán”. Còn cũng có người biểu  hiện  tâm 

bất  thiện,  làm  bất  thiện,  biểu  hiện  ra  cảnh  giới  ác, 

nghịch  cảnh  này,  vậy  thì  làm  học  trò  người  tu  học 

chúng ta vẫn có lễ kính đối với họ, nhưng ta không có 

tán thán. 

Thực tế mà nói,  kính ý là ở trong tâm, tán thán 

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 là  khẩu  nghiệp.  Khẩu  không  tán  thán,  vì  sao  không 

tán  thán?  Tán  thán ác  thì  sẽ  dẫn  dắt  xã  hội  này  cho 

rằng  làm  ác  vẫn  không  tệ,  ác  có  thể  làm.  Còn  bạn 

thấy người tu hành đều tán thán, vậy thì còn gì bằng 

không? 

Ác thì không tán thán. Ở trong kinh văn có rất 

nhiều vị đại biểu ra vậy. 

Vị thứ nhất là Thắng Nhiệt Bà La Môn đại biểu 

ngu  si.  Bạn  thấy  Thiện  Tài  đi  tham  vấn  ông,  có  lễ 

kính, cũng là thấy được thiện tri thức, đảnh lễ ba lạy 

đi nhiễu ba vòng, nhưng không hề có lời tán thán. 

Vị thứ hai là Cam Lồ Hoa Vương, đại biểu cái 

gì? Sân hận, tánh tình rất không tốt, rất dễ dàng tức 

giận, không luận là người nào, hơi đắc tội với ông, thì 

tâm báo liền nổi lên, vô cùng là mãnh liệt. Thiện Tài 

Đồng Tử Tham Vấn cũng là đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu 

ba vòng, nhưng không hề tán thán. 

Vị thứ ba là Phạt Tô Mật Đa Nữ, dùng lời hiện 

tại của chúng ta mà nói là kỹ nữ, biểu thị cái gì? Biểu 

thị  tham,  tham  dâm.  Thiện  Tài  Đồng  Tử  đến  tham 

vấn, cũng là đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu ba vòng, không 

hề tán thán. 

Việc  này  nói  với  chúng  ta  tiêu  chuẩn tán  thán 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phải là Tánh đức Như Lai. Bạn tu Giới-Định-Huệ thì 

tán thán bạn, bạn tu Tham-Sân-Si thì không tán thán. 

Bồ Tát vì sao phải biểu hiện ra điều này? Vì đây là ở 

trong xã hội hiện thực có, Bồ Tát biểu hiện chính là 

xã hội hiện thực. Đó là nói với chúng ta xã hội hiện 

thực, mặt chánh thì có ảnh hưởng tốt với mọi người, 

thì tán thán, mặt trái có ảnh hưởng không tốt đối với 

xã hội thì không nói, một câu cũng không nói, không 

tán  thán.  Vậy  vì  sao  còn  phải  tham  vấn  tất  cả?  Oh! 

Tham vấn có thể học được rất nhiều thứ! Sự việc tốt 

thì  chúng  ta  phải  học  tập,  những  việc  không  tốt  thì 

chúng ta phải xem để phản tỉnh kiểm điểm, nếu như 

chính ta có cái lỗi lầm này, phải thay đổi tự làm mới. 

Cho nên người thiện người ác đều là thầy giáo tốt. 

Khi tôi còn trẻ đi học, thành thật mà nói, tôi có 

rất nhiều cách thấy, cách nhìn không hề giống với các 

bạn,  ngay  đến  cả  thầy  giáo  cách  nhìn  của  tôi  cũng 

không hề giống. Có một lần lên lớp, ở trong trường, 

khi  tôi mười  mấy tuổi, trong một  bài  văn giảng đến 

Nhạc Phi “Tinh trung báo quốc”.    Nói đến Nhạc Phi, 

thì  đương  nhiên  nói  đến  Tần  Cối,  ai  mà  không  tán 

thán Nhạc Phi, ai mà không mắng Tần Cối. 

Quan  niệm  của  tôi  không hề  giống  mọi  người, 

tôi nói: 

- Tần Cối cũng không tệ, anh hùng của dân tộc. 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Mọi người trợn mắt nhìn tôi: 

-  Chú  là  người  đầu  óc  làm  phản,  làm  sao  mà 

chú có thể có cách nghĩ này. 

Sau  đó  tôi  nói  ra  cách  thấy  của  tôi,  vì  sao  tôi 

nói vậy? 

-  Hai  người  đều  là  anh  hùng,  đều  rất  cừ  khôi, 

đều  đáng  được  chúng  ta  tôn  kính,  Nhạc  Phi  dạy 

chúng ta mặt chánh, phải tinh trung báo quốc, tuy là 

không  may  bị  hãm  hại  mà  chết,  thế  nên  sự  trung 

nghĩa của ông, mẫu mực tốt của ông mãi lưu lại đời 

sau,  khi  nhắc  đến  ai  mà  không  nghiêng  mình  tôn 

kính, chúng ta phải học tập  với  ông, phải  bắt  chước 

ông. Còn Tần Cối vì sao cũng là anh hùng dân tộc? 

Ông dạy chúng ta mặt trái, dạy cho chúng ta ông đã 

làm  việc  sai,  hãm  hại  trung  lương.  Bạn  thấy  người 

đời  sau  nhắc  đến  Tần  Cối  ai  mà  không  mắng  ông, 

Tần  Cối  dạy  chúng  ta  không  nên  làm  việc  xấu,  làm 

việc xấu sẽ có kết cuộc như ông ấy vậy. Như vậy là 

chính  ông  đã  hiện  thân  nói  pháp  cho  chúng  ta  thấy, 

vậy  đó  là  việc  tốt, không  phải  là  việc xấu,  chúng  ta 

xem thấy ông ấy, thì  không dám làm  việc xấu, nhìn 

thấy  Nhạc  Phi  thì  chúng  ta  phải  làm  việc  tốt,  xem 

thấy Tần Cối thì nhất định không dám làm việc xấu. 

Hai người đều là thầy giáo, một người là dạy ta mặt 

chánh, một người là dạy ta mặt trái, hai người đều là 

thầy giáo tốt. 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Tôi  có  thể  nói  ra  một  tràng  đạo  lý  này.  53  vị 

đồng  tham  đích  thực  là  như  vậy.  Cho  nên  chúng  ta 

xem thấy người ác, xem thấy việc ác, phải phản tỉnh 

chúng ta có hay không? Nếu có lập tức phải sửa, nếu 

không  có  thì  phải  cảnh  giác,  quyết  định  không  thể 

làm.  Cho  nên  53  vị  thiện  tri  thức  là  53  vị  Phật  thị 

hiện, thiện ác thuận nghịch  thảy đều có, chính  là xã 

hội  hiện  tại  của  chúng  ta.  Chúng  ta  từ  sớm  đến  tối 

tiếp xúc tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, chính là 

53 tham. 

Nếu  như  bạn  chân  thật  học  Phật,  chân  thật  tu 

học  Đại  thừa,  chân  thật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  làm  học 

trò của A Di Đà Phật  thì bạn nên biết phải  học như 

thế nào. Đối với người thiện chúng ta cung kính tán 

thán,  đối  với  người  ác  chúng  ta  cũng  cung  kính 

nhưng không tán thán. Học tập với người thiện, học 

tập  thiện  hạnh  của  họ,  với  người  ác  cũng  phải  học 

tập, học tập quyết định không thể phạm phải lỗi lầm 

đó  của  họ,  chúng  ta  biết  được  họ  sai  rồi,  chúng  ta 

nhất định không phạm phải sai lầm của họ. Cho nên 

xem  thấy  người  ác,  việc  ác,  phải  như  cổ  thánh  tiên 

hiền dạy bảo chúng ta, chúng ta nỗ lực phản tỉnh  “Có 

 lỗi thì sửa, không lỗi thì khích lệ”.  Nếu như chúng ta 

có cái  lỗi  lầm này,  phải  mau sửa đổi  lại, nếu không 

có,  thì  khích  lệ  chính  mình  không  nên  phạm  những 

lỗi  lầm  này.  Do  đây  có  thể  biết  quần  chúng  xã  hội 

rộng  lớn  này,  đều  là  thầy  giáo  của  chúng  ta,  đều  là 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



điển hình của chúng ta, đều là mô phạm của chúng ta, 

đều  là  đại  ân  đại  đức  của  chúng  ta,  thành  tựu  công 

đức viên mãn của chúng ta. 

Cho nên tán thán thuộc về khẩu nghiệp. Trong 

10  đại  nguyện  vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  “Tán 

thán”  đặt  ở  điều  thứ  hai,  bạn  thấy  nó  quan  trọng 

dường nào. 

Khẩu nghiệp quyết định không nên khinh xuất 

tạo  ra,  tạo  cái  khẩu  nghiệp  này  tương  lai  đọa  vào 

 “Địa ngục cắt lưỡi”  như ở trên “Kinh Địa Tạng” nói. 

“Địa ngục cắt lưỡi”, nước đồng đổ vào miệng, giường 

sắt dính thân, đều là do khẩu nghiệp đã tạo. Thế nên 

trên kinh Phật nói ra những lời này, quyết định không 

phải  là  lời  dự  đoán,  quyết  không  phải  là  hù  dọa 

người,  đích  thực  là  chân  tướng  sự  thật,  mười  pháp 

giới  y  chánh  trang  nghiêm,  đều  là  nghiệp  lực  chính 

chúng  ta  biến  hiện  ra,  thế  giới  trước  mắt  này  là 

nghiệp lực của chúng ta hiện ra, cảnh giới trước mắt 

này cũng là nghiệp lực chính mình hiện ra. Nếu như 

bạn không có tạo ra cái nghiệp này, cái cảnh giới này 

bạn sẽ không thấy. 

Khi tôi mới học Phật, nhưng lúc đó chưa xuất 

gia.  Ban  đầu  tiếp  xúc  Phật  pháp,  một  người  bạn  tôi 

giới thiệu cho tôi một lão tiên sinh. Lão tiên sinh này 

là người học Phật, lão cư sĩ Chu Kính Vũ. Người bạn 

tôi là đồng hương với lão cư sĩ Chu, ông là người Ôn 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Châu Chiết Giang. Vào lúc đó, tôi còn rất trẻ, mới 26 

tuổi, lão tiên sinh lúc đó khoảng 71 tuổi, ông nhìn tôi 

như nhìn một đứa bé, rất là thương yêu. Ông đã làm 

một nơi in kinh, chỗ in kinh ở Đài Loan, tất cả kinh 

sách in ra ông đều có tặng cho tôi. Lão tiên sinh lúc 

đó đã về hưu rồi, chuyên môn làm công việc in kinh 

này. 

Chuyện kể của ông rất nhiều, chúng tôi thường 

hay  gặp  ông  là  để  nghe  ông  kể  chuyện,  những  câu 

chuyện đó đều là thật, không phải là giả. Ông đã từng 

kể  cho  tôi  nghe  một  câu  chuyện,  nói  rõ  không  có 

nghiệp  lực  này  thì  địa  ngục  ở  ngay  trước  mặt  bạn 

cũng không nhìn thấy. 

Sự  việc  này  là  chuyện  về  Nhạc  Trượng  của 

ông. Nhạc phụ của ông ở Trung Quốc những năm đầu 

cũng là rất nổi  tiếng tên  Chương Thái  Viêm, ông là 

con rể của Chương Thái Viêm. Chương Thái Viêm là 

Đại  sư  trong  giới  học  thuật  Trung  Quốc.  Đầu  năm 

Dân quốc, Phác học đại sư, ông ở Bắc Kinh. Vào lúc 

đó  Viên  Thế  Khải  đương  quyền,  ông  nói:  “Ông 

không  mắng  Viên  Thế  Khải”.  Vì  sao  không  mắng? 

“Không đáng được ông mắng”. 

Lời  nói  này  về  sau  có  một  số  người  nịnh  với 

Viên Thế Khải liền đem câu nói này báo cáo với Viên 

Thế  Khải,  rằng  ông  đã  nói  Viên  Thế  Khải  “Không 

đáng để ông mắng”. Viên Thế Khải nghe rồi rất tức 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giận  liền  cho  bắt  ông  lại,  nhốt  vào  trong  lao  ngục, 

nhốt hết hơn một tháng. Thực tế ông không có tội gì 

hết, chỉ là không chịu mắng Viên Thế Khải. Khi ngồi 

trong  lao  ngục,  ngay  trong  một  tháng  này,  ông  lại 

xuất hiện một kỳ tích, đó là việc Đông Nhạc Đại Đế 

mời ông đi làm phán quan. Đông Nhạc Đại Đế thấp 

hơn một bậc so với Vua Diêm La. Vua Diêm La cũng 

giống  như  Tổng  Thống  của  một  nước  vậy,  còn  vị 

Đông  Nhạc  này  Trung  Quốc  gọi  Ngũ  Nhạc.  Đông 

Nhạc  Đại  Đế  cũng là  một  đại  quỷ  vương,  ông  quản 

rất  nhiều  tỉnh,  ông  mời  Chương  Thái  Viêm  đi  làm 

phán  quan.  Địa  vị  phán  quan  tương  đối  cao,  cũng 

giống  như  tổng  thư  ký,  địa  vị  đó  rất  cao.  Chương 

Thái  Viêm được ông ấy  mời đi  làm phán quan. Sau 

khi được mời đi rồi, thì buổi tối đến nơi đó làm việc, 

ông nói đến hoàng hôn sắp gần khi trời tối, liền có hai 

quỷ nhỏ, mang kiệu đến mời ông lên kiệu, rồi khiêng 

kiệu  đến  nơi  làm  việc,  đến  sáng  sớm  ngày  hôm  sau 

khi trời sáng, thì đưa ông trở về. 

Về sau khi ông được ra khỏi nhà giam, ông vẫn 

là làm phán quan, vẫn đang làm việc này. Ông đã làm 

phán quan một thời gian tương đối dài, nên ông có cơ 

hội thấy được tình hình ở trong Âm Tào Địa Phủ. Có 

lúc bạn bè nói chuyện với nhau, ông đem cái việc mà 

buổi tối ông đi làm, cũng đem nói ra cho mọi người 

nghe, đó là thật. 

Ở  âm  gian,  tuy  là  chủng  tộc  không  như  nhau, 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





quốc gia không như nhau, tiếng nói không như nhau, 

nhưng khi ở Âm Tào, dường như lời nói đều thông, 

đôi  bên  nói  chuyện  đều  không  có  chướng  ngại,  đều 

có thể hiểu nhau. Đó là một hiện tượng kỳ diệu. Ăn 

uống  đi  đứng  của  họ,  cũng  gần  giống  như  thế  gian 

này  vậy,  chỉ  là  không  thấy  được  thái  dương  (mặt 

trời), nên ngày của họ là vĩnh viễn  tối đen. Cõi  ngạ 

quỷ là vĩnh viễn tối đen, không có ánh sáng mặt trời, 

mãi mãi là tối đen, tối âm u. 

Có một lần ông liền nghĩ đến ở trong địa ngục 

này, có một loại hình phạt gọi là “Pháo lạc”, chính là 

đem một cây cột, cột đồng, đốt lên đỏ rực, bắt người 

thọ  hình  phải  ôm  lấy.  Chương  Thái  Viêm  là  một 

người học Phật, một Phật tử thuần thành, ông nói loại 

hình  phạt  này  quá  tàn  khốc,  ông  bèn  yêu  cầu  Đông 

Nhạc đại đế có thể bỏ nó đi hay không? Ông nói: 

-  Ngài  có  thể  bỏ  hình  phạt  này  đi  không,  nếu 

Ngài bỏ hình phạt này chẳng phải Ngài đã làm được 

một việc thật tốt có đại công đức rồi sao. 

Sau khi Đông Nhạc đại đế nghe rồi liền nói: 

- Ông có thể đi xem qua trước hình trường đi. 

Sau đó liền phái ra hai tiểu quỷ, dẫn ông đi đến 

hiện trường. Vị tiểu quỷ này dẫn ông đi qua rất nhiều 

con  đường,  đến  nơi  hiện  trường,  tiểu  quỷ  liền  đứng 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



yên bất động, họ nói: 

- Đến rồi, mời phán quan Ngài đến xem. 

Nhưng  ông  không  hề  thấy.  Thế  là  bỗng  nhiên 

hiểu  ra  mới  biết  được  ở  trong  kinh  Phật  nói:   “Do 

 nghiệp lực biến hiện ra, không phải do vua Diêm La 

 thiết  lập” .   Do  nghiệp  lực  biến  hiện,  bạn  không  có 

nghiệp lực này, có ở ngay trước mặt bạn cũng không 

thấy được. 

Dường  như  câu  chuyện  này  lão  cư  sĩ  Chu  ở 

cuối đời, trong trước tác của ông đã có viết lại. Đây 

đều là việc chân thật, bạn không có tạo ra cái nghiệp 

này,  thì  không  thể  nhìn  thấy  được.  Trong  địa  ngục 

trên Kinh Địa Tạng nói: 

 “Chỉ có hai loại người có thể thấy được, có thể 

 đi đến được, một chính là bạn tạo tác ra nghiệp địa 

 ngục,  bạn  là  người  chịu  hình  phạt,  bạn  mới  nhìn 

 thấy, ngoài ra một loại người nữa là Bồ Tát, Bồ Tát 

 vào trong đó giáo hóa chúng sanh” . 

Nếu như bạn không phải là hai loại người này 

thì  cảnh  giới  địa  ngục  ở  ngay  trước  mặt  cũng  nhìn 

không  thấy.  Cho  nên  về  sau  lão  cư  sĩ  Chương  Thái 

Viêm không nói nữa. Mới biết được việc này không 

phải do sức người làm ra, là do nghiệp lực của chính 

họ biến hiện ra cảnh giới này, họ đến thọ tội. 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Thực  tế  mà  nói,  những  Phán  quan,  Tiểu  quỷ, 

Ngưu đầu, Mã diện, Chấp pháp trong Địa ngục, cũng 

là nghiệp lực chính mình biến hiện, bạn có thể trách 

ai? Đích thực ra là tự làm tự chịu. Cho nên ba nghiệp 

chúng ta tạo tác, nhất định phải cẩn trọng. 

Nếu  quá  khứ  tạo  ra  tội  nghiệp,  phải  mau  hồi 

đầu, hồi đầu thì được cứu. Bạn không nên sợ quá khứ 

đã tạo ra tội nghiệp rất nặng, mà bạn khi đã biết rồi 

thì phải sợ tương lai chịu báo, vì nếu bạn thật có cái 

tâm lo sợ này, thì bạn được cứu rồi. Nếu như bạn vẫn 

cứ mờ mịt không biết, vậy thì bạn hết cách cứu. Bạn 

có biết vì sao ta có cái tâm lo sợ, có cái tâm e ngại, có 

cái tâm hối cải, thì được cứu không? Xưa nay thí dụ 

này rất nhiều, hiện rõ ra từ bi của nhà Phật, chân thật 

gọi là đại từ đại bi, quay đầu là bờ, chỉ sợ bạn không 

quay đầu, vừa quay đầu thì liền được cứu. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  “Quán  Vô  Lượng 

Thọ Phật Kinh”, vua A Xà Thế giết cha, hại mẹ ruột, 

đoạt lấy ngôi vua, cùng với Đề Bà Đạt Đa hai người 

liên kết lại, phá hoại Tăng đoàn. Tội ngũ nghịch đều 

đã tạo ra, thật là giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, phá 

hoà hợp Tăng, làm thân Phật ra máu, họ đều làm, cái 

tội nghiệp đó nhất định đoạ vào Đại ngục A Tỳ. Thế 

mà  Phật  ở  trong  “A  Xa  Thế  Vương  Kinh”  nói  với 

chúng  ta  về  A  Xà  Thế  Vương,  khi  lâm  chung  ông 

sám hối, chân thật hối cải, biết được việc làm cả đời 

của ông đã tạo là sai, đặc biệt sai, dùng cái tâm sám 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hối này, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, ông được vãng 

sanh. Cả đời tạo ra tội nghiệp nặng như vậy, còn có 

thể vãng sanh. Ở trong suy nghĩ của ta, ông vãng sanh 

chắc đại khái cũng chỉ hạ hạ phẩm, nhưng ở trên kinh 

Phật nói với chúng ta, phẩm vị vãng sanh của ông là 

Thượng phẩm trung sanh. 

Cho nên chúng ta phải hiểu rõ vãng sanh là có 

hai  phương  thức:  Một  loại  là  bình  thường  tích  luỹ 

công đức, thành thật niệm Phật vãng sanh, một loại là 

lâm chung sám hối vãng sanh. 

Sám  hối  vãng  sanh  thì  phẩm  vị  của  bạn  thế 

nào?  Hoàn  toàn  xem  cái  tâm  sám  hối  của  bạn,  xem 

cái lực sám hối của bạn. Cho nên một người tạo ra tội 

nghiệp  cực  trọng,  đến  lúc  lâm  chung  chân  thật  sám 

hối, còn có thể vãng sanh, còn có thể được độ. 

Bạn muốn hỏi đây là đạo lý gì vậy? Thực tế ra 

mà nói “Đạo lý là một, không phải là hai, vạn pháp 

do  tâm”.  “Không  phải  là  hai”  chính  là  Kinh  Hoa 

Nghiêm đã nói:  “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. 

Xem cái tâm niệm của bạn phải có cách chuyển như 

thế  nào, bạn  phải  chuyển  được nhanh,  bạn  phải  thật 

chuyển lại được. Đây là cái thí dụ chúng ta xem thấy 

được  ở  trên  kinh,  vua  A  Xà  Thế  tạo  tội  ngũ  nghịch 

này mà được Thượng Phẩm trung sanh. 

Ngoài  ra  còn  có  một  thí  dụ  rất  rõ  ràng  nhưng 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





không phải trên Kinh. Vào triều nhà Tống có pháp sư 

Oánh  Kha  (việc  này  ở  trong  “Vãng  sanh  truyện”, 

“Tịnh Độ Thánh Hiền Lục” đều có) là một người xuất 

gia, nhưng phá giới không giữ “thanh qui”. Đại khái 

giới  luật  thanh  qui,  ông  thảy  đều  phạm  hết.  Thế 

nhưng  chính  ông  có  một  chỗ  rất  tốt,  ông  biết  được 

chính ông đã tạo ra tội nghiệp, chính cái điểm này đã 

cứu ông. Ông ấy biết được tương lai ông nhất định sẽ 

phải  đọa  địa ngục.  Nghĩ  đến  địa  ngục  với  những sự 

khủng khiếp  này, thế là ông lo sợ. Ông liền hỏi  các 

bạn của ông, thỉnh giáo với các bạn đạo đồng tu xem 

có cách gì có thể cứu ông không? Làm sao cho ông 

không  phải  đọa  vào  địa  ngục.  Có  một  bạn  đồng  tu 

liền lấy cuốn  “Vãng Sanh Truyện”  đưa cho ông xem. 

Sau  khi  ông  đọc  rồi  rất  là  cảm  động,  xem  thấy  mỗi 

một  người  vãng  sanh  ông  đều  khóc.  Ông  liền  hạ 

quyết  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Việc  này 

trong  truyện  ký  ghi  chép,  ông  đóng  kín  phòng  của 

ông  lại,  một  câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  cùng,  ông 

không hề ngủ, không ăn thứ gì, niệm ba ngày ba đêm, 

thì  thấy  được  Phật  A  Di  Đà.  Phật  A  Di  Đà  đến  nói 

với ông: 

-  Thọ  mạng  của  ông  còn  đến  mười  năm,  ông 

còn  có  mười  năm  dương  thọ,  trong  mười  năm  này 

ông cố gắng tu hành, khi đến lúc lâm chung, ta sẽ trở 

lại tiếp dẫn ông. 

Có cảm ứng như vậy,  chân thật  là chúng sanh 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có  cảm,  Phật  liền  có  ứng,  xem  tâm  chân  thành  của 

bạn, tâm chân thành thì niệm ra được Phật xuất hiện. 

Pháp sư Oánh Kha liền nói với Phật A Di Đà: 

- Tập khí của con quá nặng, không tránh bị mê 

hoặc, mười năm nữa không biết con sẽ phạm phải bao 

nhiều tội, tuổi thọ mười năm con không cần nữa, bây 

giờ con đi liền với Ngài. 

A Di Đà Phật liền đồng ý, Ngài nói: 

- Được! Ba ngày sau ta đến tiếp dẫn ông. 

Oánh kha rất là vui mừng:  

-  Tốt  quá!  Ba  ngày  sau  Phật  đến  tiếp  con,  con 

theo Ngài vãng sanh. 

Cho  nên  ông  liền  mở  cửa  ra,  hân  hoan  vui 

mừng nói với mọi người trong chùa rằng: 

- Ba ngày sau tôi sẽ vãng sanh. 

Người trong chùa đều cho là thần kinh của ông 

không  bình  thường,  một  người  ác  đến  như  vậy,  ba 

ngày sau thì  làm gì  có thể vãng sanh? May  mà thời 

gian  ba  ngay  không  dài,  mọi  người  xem  náo  nhiệt, 

xem ông ba ngày sau có vãng sanh được không. Đến 

sáng  sớm  ngày  thứ  ba,  ông  cũng  tắm  qua  thân  thể, 

thay bộ quần áo mới, xin các bạn đồng tu thời khoá 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





sáng nay chúng ta thảy đều niệm A Di Đà Phật, đưa 

ông vãng sanh. Nội dung khoá tụng thì thay đổi một 

chút, đọc   “Kinh A Di Đà” , niệm Phật  hiệu  đưa ông 

vãng  sanh.  Ngay  khi  Phật  hiệu  niệm  được  đại  khái 

thời  gian  chỉ  có  một  khắc  giờ  đồng  hồ,  thời  gian 

không dài lắm, ông liền nói với mọi người: 

- Phật A Di Đà đến rồi, tôi đi với Phật A Di Đà 

đây. 

Ông nhìn thấy được, người khác thì không nhìn 

thấy. Cáo biệt với mọi người xong, ông liền đi, ông 

thật được vãng sanh rồi, không hề có bệnh. Cách biểu 

diễn  của  ông  nói  với  chúng  ta  một  việc  như  trên 

“Kinh Di Đà” đã nói niệm từ một ngày, hai ngày, cho 

đến bảy ngày, không hề sai, bình thường cố làm việc 

xấu, một câu Phật cũng không niệm, vậy mà ba ngày 

thì có thể vãng sanh, không phải là giả, là thật đấy. 

Vậy mà ngày nay chúng ta đóng cửa phòng lại, 

niệm 30 ngày cũng không thể vãng sanh. Do nguyên 

nhân gì? Tâm của bạn là giả, không phải là thật, bạn 

dùng tâm không phải là tâm chân thật, trong mỗi câu 

Phật  hiệu,  còn  có  vọng tưởng  xen  tạp  ở  trong  đó  vì 

bạn không biết địa ngục là đáng sợ. 

Oánh Kha biết được địa ngục là đáng sợ, không 

vãng sanh thì phải đoạ địa ngục, thật đáng sợ, hai con 

đường không có cách chọn lựa, sợ chịu khổ địa ngục, 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



toàn tâm toàn lực chuyên chú, một ý niệm cầu vãng 

sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc. Việc này nói rõ 

cho dù đời trước đã tạo tội nghiệp, hoặc giả như ngay 

trong đời này tạo tội nghiệp, cũng không sợ, chỉ cần 

bạn  chân  thật  đầy  đủ  ba  điều  kiện  “Tín-Nguyện-

Hạnh”  này  thì  thậm  chí  cả  chúng  sanh  ở  địa  ngục 

cũng có thể ở ngay trong một đời thành Phật làm tổ. 

Pháp môn chân thật là “không thể nghĩ bàn”. 

Chúng ta khi mở miệng ra, vì sao không niệm 

Phật? Tại vì sao lại phải nói chuyện phiếm? Cho nên 

mọi  người  phải  biết,  bạn  không  niệm  Phật,  bạn  liền 

tạo  khẩu  nghiệp,  thì  bạn  phải  chịu  khổ  báo  ở  ba 

đường. 

Một  ngày  từ  sớm  đến  tối  tiếp  xúc  với  người, 

người này thì tốt, người kia thì xấu, đều là nói thị phi 

nhân ngã. Bạn học Phật, đọc kinh, bái Phật, lễ Phật, 

tu được một chút công đức đó, đều bị rơi mất từ nơi 

miệng  bạn,  cái  mà  bạn  tích  lũy  lại  là  tội  nghiệp,  vô 

lượng vô biên tội nghiệp, tu được một chút công đức 

đó, đều chảy đi mất từ nơi cửa miệng. Bạn phải giác 

ngộ,  bạn  phải  thông  hiểu,  phải  mau  hồi  đầu.  Cái 

miệng  này,  ngày  ngày  niệm  A  Di  Đà  Phật,  chính  là 

xưng tán Như Lai, trong lòng nhớ Phật, trong miệng 

niệm Phật, không xen tạp không gián đoạn, vô lượng 

vô  biên  công  đức  thì  bạn  lại  không  đi  làm,  còn  nếu 

bạn đi tạo tội nghiệp, vậy thì không còn cách nào. Đó 

là ý nghĩa của xưng tán. 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Nguyện thứ ba: “Quảng tu cúng dường” 

Bạn xem thấy ở Bồ Tát là tu bố thí đối với tất 

cả chúng sanh, nhưng Bồ Tát Phổ Hiền, Ngài không 

phải là tu bố thí mà là Ngài  “Tu cúng dường”.  Thông 

thường chúng ta, ở trong Bồ Tát thông thường, người 

thông thường cũng là như vậy, tu bố thí. Chúng ta đối 

với Phật, đối với Bồ Tát, đối với trưởng bối, chúng ta 

mới   “Cúng  dường” ,  còn  đối  với  đồng  bạn,  đối  với 

mọi người thông thường chúng ta đều là  “Bố thí” . 

Kỳ thật bố thí cùng cúng dường chỉ là một việc, 

nhưng  tâm  thì  không  như  nhau,  một  bên  là  có  tâm 

cung  kính,  một  bên  là  không  có  tâm  cung  kính. 

Không  có  tâm  cung  kính  đó  là  bố  thí,  có  tâm  cung 

kính  đó  là  cúng  dường.  Có  tâm  cung  kính  nhưng 

không đạt đến được tiêu chuẩn của Phổ Hiền Bồ Tát 

thì  vẫn  gọi  là  “bố  thí”,  vẫn  không  phải  là  “cúng 

dường”, phải đạt đến được tiêu chuẩn của Phổ Hiền 

Bồ  Tát,  chân  thành  cung  kính.  Cho  nên  hạnh  Phổ 

Hiền là bố thí đối với tất cả chúng sanh nhưng tâm thì 

đều  như  tâm  trạng  cung  kính  cúng  dường  cho  chư 

Phật vậy. Điều này chúng ta phải nên học, đặc biệt là 

bố thí cho người dưới, bố thí cho một số người nghèo 

khổ,  nhất  định  không  được  nói  “Nào,  đến  đây  nào! 

đây là ta bố thí cho ngươi đây”.   Đây là dùng cái tâm 

khinh mạn, không hề xem người ta ra gì. Lúc nào thái 

độ  của  chúng  ta  có  thể  chuyển  đổi  xem  thấy  người 

nghèo khổ, thậm chí cả người ăn mày, chúng ta bố thí 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cho  họ  đều  phải  dùng  cái  tâm  cung  kính  mà  bố  thí 

như cúng dường cho chư Phật, đó chính là bạn đang 

tu  “Quảng tu cúng dường”. 

Cái  điều  “Quảng  tu  cúng  dường”  này  trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  được  rất  tường  tận,  giảng 

được  rất  là  nhiều.  Dùng  cái  tâm  Phổ  Hiền  tu  bố  thí 

chính  là  Quảng  tu  cúng  dường.  Ở  ngay  trong  đây, 

cảnh giới rất rộng, vô lượng vô biên. Phật nói pháp vì 

để nói pháp phương tiện khởi kiến, đem vô lượng vô 

biên  những  cái  sự tướng này, quy nạp thành ba loại 

lớn,  bố  thí  tài,  bố  thí  pháp,  bố  thí  vô  uý.  Vậy  thì  ở 

trong  cúng  dường  có  cúng  dường  tài,  cúng  dường 

pháp,  cúng  dường  vô  uý  bao  gồm  cả  ở  trong  tài  và 

pháp. 

 Pháp cúng dường. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  ở  trong  “Phẩm  Hạnh 

Nguyện”, lại đặc biệt làm ra một loạt sự so sánh cho 

chúng  ta.  So  sánh  công  đức  thù  thắng,  Ngài  đã  nói 

đến: “Cho dù bạn dùng bảy báu của đại thiên thế giới 

 bố thí, đều không thể so với bố thí một câu pháp” . Bồ 

Tát  Phổ  Hiền  đã  nói  như  vậy  ở  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm. 

Việc  dùng  7  báu  đại  thiên  thế  giới  bố  thí  này 

không phải người thông thường có thể làm được, vì ai 

có thể có tiền của nhiều đến như vậy? Bố thí bảy báu 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





của đại thiên thế giới, Thích Ca Mâu Ni Phật ở trên 

“Kinh Kim Cang Bát Nhã” cũng là nói như vậy, trong 

Kinh  Kim  Cang  Phật  nói: “Bố  thí  bảy  báu  đại  thiên 

 thế  giới,  công  đức  không  bằng  nói  cho  người  nghe 

 bốn câu kệ”. 

Bạn  vì  người  nói  ra  bốn  câu  kệ,  chính  là  tuỳ 

tiện nói bốn câu nào đó trên Kinh Kim Cang, bạn vì 

người  khác  diễn  nói,  cái  công  đức  này  vượt  qua 

những bố thí thông thường, cả bố thí bảy báu của đại 

thiên  thế  giới  cũng  không  bằng.  Liệu  thật  có  công 

đức  lớn  đến  như  vậy  sao?  Tôi  không  tin  tưởng! 

Không  những  tôi  không  tin  tưởng,  mà  không  có 

người nào tin. Vậy đạo lý phải hiểu như thế nào đây? 

Bạn  xem  qua  trong  cái  xã  hội  này  ngày  nay, 

nếu bạn tu một ít tài bố thí, làm một ít việc từ thiện, 

báo chí, tạp chí, truyền hình đều đang tán dương, bạn 

đi ra bên ngoài là người đại thiện, không ai mà không 

tán thán bạn. Nhưng bạn ở nơi đây bố thí pháp đừng 

nói  bốn  câu  kệ  mà  bạn  giảng  hết  một  bộ  kinh  này, 

nhưng khi đi ra ngoài cũng không ai biết bạn, không 

ai  cung  kính  bạn,  ai  mà  lại  xem  trọng  bạn  cơ  chứ? 

Bạn có công đức gì, bạn đối với xã hội này, có cống 

hiến gì chứ? Vì sao thế? Vì người thế gian chỉ xem sự 

tướng trước mắt, không hề xem thấy nhân quả về sau, 

không hề thấy. 

Sự  việc  này,  Phật  tường  tận,  Phật  thông  suốt, 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lời  Phật  nói  ngàn  vạn  lần  chính  xác,  một  chút  cũng 

không sai. Vì sao vậy? Bố thí bảy báu của đại thiên 

thế giới thì những cái mà chúng sanh có được chỉ là 

giải  quyết  được  một  ít  khó  khăn  ở  ngay  trong  đời 

sống trước mắt, chỉ được như vậy thôi, hay nói cách 

khác, họ đáng phải luân hồi thế nào thì vẫn phải luân 

hồi  như  thế  đó,  đáng  sanh  tử  thế  nào,  thì  vẫn  phải 

sanh tử như thế đó. Không giải quyết được vấn đề gì, 

chỉ  có thể nói  là giải  quyết  được chút vấn đề ở trên 

đời sống vật chất hiện tại này mà thôi. Họ không có 

chỗ ở, bạn xây phòng ốc cho họ, họ không có cái ăn, 

bạn  cúng  dường  cái  ăn  cho  họ,  bạn  chỉ  giải  quyết 

những khó khăn này cho họ. 

Thế  nhưng  khi  họ  nghe  bốn  câu  kệ,  thậm  chí 

nghe  một  câu  kinh  Phật,  họ  chỉ  nghe  được  một  câu 

“Một khi nghe qua tai, mãi  mãi trồng căn lành”, cái 

công đức này quyết định không hề bị tiêu mất. Phật 

dùng hạt giống kim cang này gieo vào trong A Lại Da 

của bạn, ngay trong đời này cho dù bạn không được 

lợi ích, thì đời sau bạn gặp được Phật pháp, tiếp tục 

mà tu, tiếp tục mà thành tựu. Nếu đời sau không được 

lợi  ích,  thì  còn  đời  sau  nữa,  thậm  chí  đến  vô  lượng 

kiếp  sau,  sẽ  có  một  ngày,  bạn  sẽ  gặp  được  nhân 

duyên chín muồi, nhờ vào nhân duyên bạn nghe kinh 

lần này liền siêu việt ba cõi, siêu việt mười pháp giới, 

thành  Phật  làm  tổ,  công  đức  lợi  ích  này,  tuyệt  đối 

không phải là bảy báu của tam thiên đại thiên thế giới 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





có  thể  so  bì  với  nó,  đạo  lý  ở  ngay  chỗ  này,  Phật 

không hề nói sai sự thật. Phật nói không hề sai. 

Cho nên tài bố thí không bằng pháp bố thí, nếu 

chúng ta muốn tu công đức thù thắng, nhất định phải 

tu pháp bố thí. 

Vậy  có  vị  sẽ  hỏi  rằng  “Pháp  bố  thí,  nhưng 

chúng tôi không biết giảng kinh thì tôi làm sao bố thí 

pháp, tôi phải tu bằng cách nào?”   

Không biết giảng kinh, nhưng bạn biết niệm A 

Di Đà Phật không? Biết niệm A Di Đà Phật thì được 

rồi, nếu bạn thật biết pháp này rồi thì bạn suốt ngày 

bố thí pháp này, vậy thì không biết là bạn đã bố thí 

cho bao nhiêu người, khi nói chuyện với người “A Di 

Đà  Phật!”,  đó  là  bố  thí  cho  họ  rồi.  Hiện  tại  các  vị 

ngày  ngày  không  rời  khỏi  điện  thoại,  khi  vừa  cầm 

đến điện thoại thì “A Di Đà Phật”, mỗi câu A Di Đà 

Phật, gieo vào trong A Lại Da Thức của đối phương, 

tương lai  họ  sẽ  nhờ  vào  một  câu  A  Di  Đà  Phật  này 

mà  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật,  còn  như  họ  gặp 

được duyên phải  thù thắng thì họ ngay  một  đời này 

thành tựu, nếu duyên không thù thắng hoặc là đời sau 

hoặc là tương lai thành tựu, họ quyết  định được độ, 

nhất định vãng sanh. 

Ngày  nay  có  những  người  tin  theo  tà  giáo,  ta 

đều không nên lo, vì sao? Có một số đồng tu hỏi tôi, 

56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



họ hỏi: 

- Những người tà giáo đó muốn xin sách chúng 

ta, chúng ta có cho họ hay không? 

Tôi nói: 

- Cho đi, sao không cho chứ? 

Cho họ chính là độ họ, cho dù họ tà ác thế nào, 

nhưng danh hiệu A Di Đà Phật này họ nghe được rồi, 

âm  thanh  của  A  Di  Đà  Phật  họ  nghe  rồi,  A  Di  Đà 

Phật hình tượng này họ thấy rồi, thì được rồi, tà cũng 

được độ. Ngay đời này họ tà thì họ phải chịu quả báo, 

họ phải chịu quả báo của địa ngục A Tỳ, chịu quả báo 

của địa ngục A Tỳ chịu xong rồi thì vẫn cứ gặp được 

Phật pháp, thì vẫn cứ được độ. 

Dường như là năm trước, tôi không nhớ rõ lắm, 

tôi ở ngay nơi đây giảng qua một lần  “Phát Khởi Bồ 

 Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”.  Kinh văn vừa mở ra, 

Phật  liền  nêu  ra  một  thí  dụ,  “Có  người  nói  xấu  hủy 

báng  hai  vị  tỳ  kheo  (hai  vị  xuất  gia  này  là  pháp  sư 

giảng kinh nói pháp) nói hai vị tỳ kheo xuất gia là hai 

vị  phá  giới,  không  có  đức  hạnh,  khiến  cho  người 

nghe  bị  mất  đi  tín  tâm  đối  với  vị  pháp  sư  này,  phá 

hoại  pháp  hội  đạo  tràng  này.  Người  tạo  tội  nghiệp 

này  đọa  địa  ngục  một  ngàn  tám  trăm  vạn  năm  (một 

ngàn  tám  trăm  vạn  năm  là  niên  số  của  nhân  gian 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





chúng ta, còn họ nhận chịu quả báo ở trong địa ngục 

đó thật là vô lượng kiếp). 

Địa  ngục  thật  là  quá  khổ,  qua  ngày  như  năm, 

qua  sau  một  ngàn  tám  trăm  vạn  năm,  còn  phải  chịu 

dư báo, dư báo chính là ngạ quỷ, súc sanh, đến nhân 

gian còn chịu ác báo, dư báo báo tận, vậy mới là có 

lại  được  thân  người,  lại  gặp  được  Phật  pháp.  Thời 

kiếp này thật quá dài, thời gian của bốn vị Phật qua 

đi, khi Phật nói việc này là vào thời đại của Phật Câu 

Lưu Tôn xảy ra sự việc này. Mới biết được tạo khẩu 

nghiệp thật là đáng sợ. Vì sao vậy? Bạn làm mất đi cơ 

duyên nghe pháp của người khác, làm cho một người 

ở ngay trong một đời có cơ hội được độ bị phá đi, tội 

nghiệp  này  của  bạn  rất  nặng  cho  nên  cảm  chịu  khổ 

báo thời gian dài đến như vậy. Thế nhưng sau khi tội 

báo hết rồi, tất nhiên trong A Lại Da thức của họ vẫn 

còn có chủng tử của Phật, cho nên sau khi chịu xong 

quả báo họ còn dựa vào hạt  giống kim  cang này, tu 

hành  chứng  quả,  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật. 

Không một ai mà không được độ. Chúng ta phải nên 

biết  người  tạo  tác  tội  nghiệp  chỉ  là  họ  còn  có  một 

đoạn khổ nạn phải chịu, nhận xong đoạn khổ nạn này 

vẫn  là  bằng  hữu  trong  Hải  hội  Liên  Trì  của  Tây 

Phương, vẫn là phải gặp mặt, thế nhưng đoạn khổ nạn 

này họ không cách gì tránh khỏi. 

Cho  nên  các  vị  đồng  tu,  nếu  đã  tường  tận 

những đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì phải 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên  cảnh  giác   “Thiện  nhất  định  phải  tu,  ác  thì  nhất 

 định  không  làm” .  Quyết  định  không  làm  ác,  thà  bỏ 

thân  mạng  ta  cũng  không  làm  ác,  sinh  mạng  không 

đáng tiếc mà thiện căn, phước đức, nhân duyên mới 

là quan trọng nên nhất định phải giữ lấy. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  nói  pháp  cúng  dường,  pháp 

cúng  dường  cũng  rất  là  rộng  lớn.  Ở  trong  “Phẩm 

Hạnh Nguyện” nói cho chúng ta nghe bảy đại cương, 

Bồ Tát đại từ đại bi đều là muốn chúng ta phải ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày biết được bắt đầu học từ 

đâu. “Pháp cúng dường” có bẩy cương lĩnh. 

 Điều thứ nhất: “Như giáo tu hành cúng dường”   

Điều  thứ  nhất  này  quan  trọng!  Chúng  ta  dùng 

cái gì cúng dường Phật, dùng cái gì cúng dường Bồ 

Tát, dùng cái gì cúng dường xã hội đại chúng, dùng 

cái  gì  để  cúng  dường  tất  cả  chúng  sanh  hữu  tình? 

“Như giáo tu hành”. Đây cũng chính là chúng ta đặc 

biệt đề cao việc phải đem bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” 

này, mỗi câu mỗi chữ thảy đều làm được, đó chính là 

“Như  giáo  tu  hành  cúng  dường”.  Nếu  bạn  đã  chân 

thật  làm  được  thì  đúng  như  trên  kệ  khai  kinh  mỗi 

ngày đều đọc  “Trên đền bốn ân nặng, dưới cứu khổ 

 ba đường” , bạn thật  đã làm được rồi. Không những 

bạn đã làm được mà bạn đã làm đến được cứu cánh 

viên mãn. 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Cái “lý” này rất sâu, “sự” này rất rộng. Bởi vì 

chúng ta đối với “lý sự” rất sâu, rất rộng này không 

tường tận, không thấu đáo, cho nên tuy là có đọc kinh 

này cũng là thường hay bỏ lỡ qua ngay trước mắt. Sơ 

sài  qua  loa  đọc  qua,  không  biết  được  ý  nghĩa  bên 

trong  của  nó,  không  biết  được  cảnh  giới  trong  đó, 

không biết được từ bi của Phật, Bồ Tát. Nếu như bạn 

thảy đều tường tận, thảy đều thấu hiểu, tự nhiên bạn 

liền sẽ lo tu học. Thế nên những nghĩa thú sâu rộng 

này Phật thường hay nói trên kinh Đại thừa:  “Thâm 

 giải nghĩa thú”.  Cho nên việc này chúng ta không thể 

không giảng tỉ mỉ, nếu không nói, mãi mãi là mơ mơ 

hồ hồ như vậy, cả đời này chúng ta tuy là có học Phật 

nhưng cả đời này cũng không có được lợi ích, vậy thì 

lại phải dựa vào nhân duyên nhiều đời nhiều kiếp về 

sau. Vậy chúng ta có đáng lo hay không? Cho nên đối 

với sự việc này chúng ta có lãng phí một ít thời gian 

thì cũng thật là xứng đáng. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết  rồi,  tuần  sau  ta  vẫn 

nói lại câu này. 

A Di Đà Phật! 

****** 

 

 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 013) 

“Hàm  Cộng  Tuân  Tu  Phổ  Hiền  Chi  Đức”. 

[Ðều  cùng  tuân  tu  đức  của  Ðại  Sĩ  Phổ  Hiền]  (tiếp 

theo) 

Câu kinh văn này nói rõ đại chúng dự hội đều 

là tu hạnh Phổ Hiền. Do đây có thể biết thế giới Tây 

Phương Cực Lạc đích thực ra là pháp giới của Bồ Tát 

Phổ Hiền. Không luận là ở một cõi nước nào, ở một 

nơi  nào,  tất  cả  chúng  sanh  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc đều là tu hạnh Phổ Hiền. 

Thế Tôn nói cho chúng ta nghe hạnh Phổ Hiền, 

nói  được  rất  viên  mãn,  rất  rõ  ràng,  chính  là  “Đại 

Phương Quảng Phật  Hoa Nghiêm Kinh”. Do  đây có 

thể  biết  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  chính  là  thế 

giới  Hoa Tạng, không chỉ  là thế giới  Hoa Tạng,  mà 

còn là trung tâm của thế giới Hoa Tạng, đô hội tinh 

hoa trong thế giới Hoa Tạng. Chỗ này chúng ta phải 

nên đều phải nên thể hội được. 

Hạnh  Phổ  Hiền  vô  lượng  vô  biên,  Phật  ở  các 

Kinh  Luận  đem  vô  lượng  hành  môn  quy  nạp  thành 

mười loại  lớn, mười  khoá mục, trong mỗi  một  khoá 

mục hàm nhiếp vô lượng vô biên pháp môn, mười cái 

khoá  mục  này,  chính  là  “Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nguyện vương” mà người thông thường chúng ta đều 

đã quen thuộc. 

Hôm trước đã giới thiệu qua với các vị:  

Thứ nhất “Lễ kính chư Phật”. 

Thứ hai “Xưng tán Như Lai”. 

Thứ ba “Quảng tu cúng dường”. 

Chúng  ta  giới  thiệu  được  một  phần,  vẫn  chưa 

hết. Hôm nay sẽ giới thiệu tiếp với các vị về “Quảng 

Tu Cúng Dường”. 

 “Quảng  Tu  Cúng  Dường” ,   cái  điều  này  vô 

cùng quan trọng. Chúng ta biết được người thế gian, 

không có người nào mà không cầu phước báo. Phước 

là từ do đâu mà có? Phước là do chính mình tu được. 

Tu cái gì? Tu Bố thí, tu Cúng dường. 

 “Bố thí”  cùng “Cúng dường”  là một  việc, chỉ 

là ở nơi dụng tâm có chút khác biệt. Phàm phu thông 

thường chúng ta đối với tôn trưởng, đối với Phật Bồ 

Tát chúng ta gọi là “Cúng dường”, còn đối với người 

ngang  hàng,  đối  với  người  thông  thường  thì  gọi  là 

“Bố  thí”.  Do  đây  có  thể  biết,  khi  “Cúng  dường”  thì 

tâm  địa  chân  thành  cung  kính,  còn  khi  “Bố  thí”  thì 

tâm cung kính liền hạ thấp xuống, thậm chí hoàn toàn 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  còn  có  tâm  cung  kính,  thậm  chí  còn  sanh  ra 

một số tâm ngạo mạn để bố thí. Thế nhưng cả Bố thí 

và Cúng dường đều có thể được phước, đương nhiên 

nếu dùng tâm cung kính  để tu bố thí (cũng chính là 

cúng  dường)  phước  báo  có  được  là  vô  cùng  thù 

thắng. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dạy  cho  chúng  ta  “Quảng  tu 

cúng dường”. Bạn thấy trong đây Ngài không nói bố 

thí  để  chúng  ta  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  (hàm  linh 

xuẩn động đều bao gồm trong đó) đều dùng cái tâm 

cung kính cúng dường giống như Chư Phật Như Lai 

vậy.  Cái  phước  báo  này  thì  lớn,  việc  này  chúng  ta 

phải nên học tập. 

 Bố thí cúng dường có thể phân làm ba loại lớn. 

Ba loại lớn này thông thường chúng ta gọi là bố 

thí. 

Loại thứ nhất: “Bố thí tài”  

Bao gồm tất cả tài vật, phải nên phát tâm bố thí 

cho  tất  cả  chúng  sanh.  Nếu  bạn  có  thể  tu  tài  bố  thí, 

quả báo chính là tiền của. Thế gian chúng ta xem thấy 

ở trong xã hội này có rất nhiều hào môn quý tộc, đại 

phú trưởng giả (trong xã hội ngày nay gọi là ông chủ 

xí nghiệp), họ có của cải rất hùng hậu. Của cải này từ 

do  đâu  mà  có?  Nói  họ  kiếm  ra  được,  các  vị  có  tin 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





không? Họ có thể kiếm ra, vậy thì vì sao bạn không 

thể kiếm ra được? Bạn nói vì họ vận may rất tốt, tôi 

nói xem ra vận khí của bạn cũng không kém gì họ, vì 

sao họ có thể có tiền của, còn bạn thì không có của 

cải hay sao? Xin nói thành thật với các vị, của cải này 

có hay không có đều là trong mệnh đã sẵn có. Trong 

mệnh  của  họ  có,  không  luận  là  từ  nơi  nghề  nghiệp 

nào, cái nghề nghiệp đó là duyên, họ làm bất cứ một 

nghề nghiệp nào họ đều kiếm ra tiền,  họ đều có thể 

giàu sang. Nếu trong mệnh không có thì giả sử người 

ta  đem  cả  ngân  hàng  tặng  cho bạn,  bạn  cũng  không 

qua  được  hai  tháng  thì  phá  sản.  Vì  sao  vậy?  Trong 

mệnh  của  bạn  không  có.  Cái  đạo  lý  này  phải  hiểu, 

tiền của không phải do tranh mà được, không phải có 

thể kiếm ra được, không hề có việc như vậy. 

Thế gian tôi nghe nói còn có một số người xuất 

bản một số sách gọi là  “Chí phú bí quyết” , cái đó đều 

là giả. Bạn mua về xem, thực tế mà nói họ được phát 

tài,  do  bạn  đem  tiền  đến  cho  họ,  thì  họ  phát  tài  rồi. 

Bạn  đem  sách  về  nhà  xem,  không  ích  gì,  bạn  chiếu 

theo đó mà làm, không thể phát được tài, cho nên tất 

cả phải có trong mệnh. 

Thời  xưa  nói: “Công  danh  phải  có  mệnh”. 

Công  danh  chính  là  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  “Học 

vị”. Bạn đi học lấy được học vị gì đó là do mệnh, bạn 

làm  quan,  bạn  có  thể  làm  được  quan  to  cũng  là  do 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mệnh, phát tài được nhiều ít cũng là do mệnh. Vậy thì 

trong mệnh của họ làm sao mà có? Đó là do nhân đời 

trước đã trồng, cái nhân này của họ thù thắng, thì quả 

báo  đời  này  của  họ  thù  thắng,  cái  nhân  này  của  họ 

không  thù  thắng,  thì  quả  báo  cũng  liền  có  kém 

khuyết. 

Do đây có thể biết, tu nhân mới có thể có được 

quả. Cho nên Phật  dạy bảo chúng ta:   “Tu tài  bố thí 

 thì được tiền của, tu pháp bố thí thì được thông minh 

 trí tuệ, tu vô uý bố thí thì được khoẻ mạnh sống lâu” . 

Bạn  xem  tiền,  của  cải  bạn  cũng  cần;  thông 

minh bạn cũng cần; khoẻ mạnh sống lâu thì càng cần 

hơn. Ba thứ  quả báo này bạn đều cần  đến. Nếu bạn 

không tu ba loại  nhân này  mà ngày ngày khởi vọng 

tưởng thì không thể có được, ngày ngày cầu Phật Bồ 

Tát, Phật Bồ Tát cũng không thể nào giúp được cho 

bạn. Việc này chúng ta nhất định phải hiểu, Phật Bồ 

Tát  không  thể  ban  phước  cho  chúng  ta.  Còn  như 

trong mệnh của chúng ta không có, mà nói rằng Phật 

Bồ Tát đến ban cho chúng ta, vậy thì chúng ta cần gì 

phải  tu chứ? Không cần phải  tu, ngày ngày nịnh bợ 

Phật Bồ Tát thì được rồi, thì Phật Bồ Tát cho chúng 

ta rồi. Không hề có cái việc này! Có nịnh bợ thế nào 

cũng không ích gì, Phật, Bồ Tát dù thương mà không 

thể  giúp.  Phật,  Bồ  Tát  giúp  cho  chúng  ta  (thông 

thường chúng ta nói là bảo hộ đối với chúng ta, gia trì 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





đối  với  chúng  ta)  không  gì  khác  hơn  chỉ  là  đem 

những đạo lý này nói rõ cho chúng ta nghe, đem chân 

tướng  sự  thật  nói  tường  tận  cho  chúng  ta.  Chúng  ta 

hiểu  được  đạo  lý  này  rồi,  y  theo  phương  pháp  Phật 

dạy cho chúng ta, chính mình tu tập, thì liền có thể có 

được quả báo thù thắng. Đó là gia trì của Phật Bồ Tát, 

đó chính là bảo hộ của Phật Bồ Tát, vạn nhất không 

nên mê tín. 

Do đó, người chân thật thông hiểu, người chân 

thật giác ngộ, thì phải hiểu tiền của chúng ta nên đặt 

ở đâu cho tốt? Bạn xem thấy xã hội hiện tại, đầu tư 

vào  cổ  phiếu,  đầu  tư  vào  đất  đai  (việc  này  tôi  đều 

không rõ lắm, tôi không phải là người trong nghề), đủ 

loại  phương  pháp  để  kinh  doanh  tiền  của,  nghe  nói 

trong  hai  năm  nay  kinh  tế  không  tốt  lắm,  một  trăm 

vạn biến thành mười vạn, rất nhiều người tự sát. Còn 

ở  trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta:   “Tài  vi  năm  nhà 

 cộng  hữu”  4,  không  phải  bạn  có,  chỉ  chẳng  qua  là  ở 

trước mắt bạn để cho bạn xem thấy mà thôi, nếu bạn 

liền cho rằng tiền của này là của bạn là sai rồi, bạn là 

 “Tâm  tùy  cảnh  chuyển” ,  vậy  thì  mỗi  ngày  trải  qua 

ngày tháng khổ nói không ra lời, ai làm cho bạn khổ 

đến như vậy? Tự mình làm tự mình chịu, chân thật là 

tự làm tự chịu, mê hoặc điên đảo. 

Phật dạy cho chúng ta làm thế nào mới có thể 

phát  tài?  Bố  thí,  Cúng  dường.  Cúng  dường  cha  mẹ, 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cúng dường Tam Bảo, bố thí cho tất cả chúng sanh, 

tiền của bạn dùng sẽ không hề thiếu. Các vị phải ghi 

nhớ “Tiền dùng không thiếu” thì được rồi, không cần 

phải tích luỹ, không cần phải nhiều, nhiều rồi, tai nạn 

liền đến, họa hại liền đến. Cho nên tài phải biết xả ra. 

Nhà Nho cũng nói:  “Tích nhi năng tán”  5, có thể xả ra 

mới là người thông minh. 

Ở  Trung  Quốc  thời  xưa,  người  Trung  Quốc 

cũng cúng thần tài, người nào đều chả muốn phát tài 

nên cúng thần tài. Nhưng người thời trước có trí tuệ, 

thông  minh,  họ  không  mê  tín,  thần  tài  của  họ  là  vị 

nào vậy? Nghe nói hiện tại người Đại Lục cúng thần 

tài  có  thể  cũng  bị  ảnh  hưởng  Đài  Loan.  Đài  Loan 

cúng thần tài là cúng Quan Công, Quan Vũ thời Tam 

quốc. Quan Công với việc phát tài có quan hệ gì chứ? 

Không  có  quan hệ  gì.  Quan  Phu  Tử,  con  người này 

tôi  xem  thấy  sở  trường  của  ông  không  có  gì  ngoài 

“trung  nghĩa”,  hai  chữ  này  ông  đã  làm  được.  Nếu 

chúng ta cúng Quan phu tử, học trung nghĩa của ông, 

chân thật là  “Oai vũ bất phục, phú quý không màng” , 

là mô phạm để chúng ta làm người. Bạn thấy khoảng 

thời gian ông ở nơi Tào Tháo, Tào Tháo dùng hết tâm 

sức, hy vọng ông chân thật đầu hàng để sử dụng ông. 

Thế nhưng Quan Phu Tử thân tuy là ở nơi Tào dinh, 

còn tâm thì thường hay nhớ đến Hiền chủ. Đây là mô 

phạm  tốt  nhất  cho  người  đời  sau.  Ngài  tuy  là  vượt 

năm quan, trảm sáu tướng, về đến Hiền chủ bên đó, 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nhưng Tào Tháo vẫn là rất bội phục đối với ông ấy. 

Người  trung  nghĩa  như  vậy  ở  thế  gian  này  rất  khó 

tìm,  không  những  hiện  tại  không  có,  vào  thời  xưa 

cũng rất ít. 

Người  hiện  tại  không  trọng  nghĩa,  thấy  lợi  thì 

quên nghĩa, chỗ nào đãi ngộ tốt một chút, địa vị cao 

một  chút  thì  lập  tức  chạy  theo,  cho  nên  con  người 

như Quan Phu Tử đều phải nên cúng dường, thường 

hay nhìn thấy Ngài thì chính mình sanh tâm hổ thẹn. 

Trung Quốc thời xưa cúng thần tài, là cúng ai? 

Là Phạm Lãi. Người đọc sách xưa có lẽ biết, ông là 

thời  đại  Chiến  Quốc,  đại  phu  của  Việt  Vương  Câu 

Tiễn.  Việt  Vương  cũng  tương  đối  cừ  khôi,  vì  sao? 

Các  vị  phải  nên  biết  từ  xưa  đến  nay,  trong  nước, 

ngoài nước, anh hùng hào kiệt, xây dựng một chánh 

quyền,  chẳng  phải  là  một  việc  thật  khó,  cái  khó  là 

quốc  gia  sau  khi  diệt  vong  lại  phục  hưng  thì  rất  là 

khó, ở trong lịch sử rất ít thấy vì sau khi diệt vong có 

thể phục hưng là không dễ dàng. Trong lịch sử Trung 

Quốc, Việt Vương Câu Tiễn là thí dụ thứ nhất về việc 

phục hưng quốc gia sau khi bị diệt vong. Ông sau khi 

bị nước Ngô tiêu diệt quốc, ông đích thực có thể phục 

hưng lại, có thể báo được thù. Ông làm thành công, 

tất cả đều nhờ ở Phạm Lãi, Văn Chủng, hai người này 

trợ  giúp,  hai  người  này  là  tay  trái  tay  phải  của  Việt 

Vương, trợ giúp ông hồi phục quốc gia, tiêu diệt lại 

68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nước Ngô. 

Phạm  Lãi  thông  minh,  sau  khi  đại  công  cáo 

thành, ông liền khuyên Văn Chủng phải mau rời khỏi 

Việt  Vương  Câu  Tiễn,  vì  con  người  này  ông  nhận 

biết  rất  rõ  ràng  chỉ  có  thể  cùng  chung  hoạn  nạn, 

nhưng  không  thể  cùng  hưởng  phú  quý,  nên  ông 

khuyên Văn Chủng phải rời khỏi Việt Vương để bảo 

toàn  tánh  mạng  của  chính  mình.  Việt  Vương  Câu 

Tiễn  vào  lúc  hoạn  nạn  ông  rất  xem  trọng  những 

người  có  tài  năng,  nhưng  khi  thiên  hạ  thái  bình  thì 

ông không cần họ, vì ông sợ họ tạo phản nên luôn tìm 

biện  pháp  để  trừ  bỏ  họ.  Cho  nên  Phạm  Lãi  thông 

minh, ông đã tự mình rời bỏ và lưu lại một bức thư 

cho  Văn  Chủng.  Sau  khi  Văn  Chủng  xem  xong  cho 

rằng  không  nghiêm  trọng  đến  như  vậy.  Kết  quả 

không  ngoài  dự  đoán  của  Phạm  Lãi,  Câu  Tiễn  ban 

cho  Văn  Chủng  được  tự  chết,  cho  nên  Văn  Chủng 

phải  tự  sát  mà  chết.  Giết  công  thần,  ở  Trung  Quốc 

mỗi một triều đại gần như đều có cái việc như vậy. 

Phạm Lãi lén trốn đi, đổi tên đổi họ, đổi tên là 

Đào  Chu  Công,  làm  nghề  buôn  bán.  Ông  men  theo 

con  đường  Tây  thi  mà  làm  ăn  buôn  bán,  làm  ăn 

không bao lâu, phát tài to. Sau khi phát tài ông đem 

tất cả tiền của ra bố thí hết, cứu tế bần khổ, thảy đều 

thí  hết.  Sau đó  lại bắt  đầu  từ  buôn  bán  nhỏ,  lại  làm 

vài năm, lại phát tài, phát tài rồi ông lại bố thí. Trên 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





sách sử ghi chép  “Tam tụ, Tam tán” ,   ông có thể tán 

tài ra, bố thí ân đức. 

Đây là tấm gương tốt cho người buôn bán, ông 

là người làm ăn buôn bán kiếm được tiền của xã hội, 

hoàn trả về cho xã hội, cho nên cúng dường Ngài là 

thần  tài,  rất  có  đạo  lý,  vì  đây  là  thương  nhân  mô 

phạm. Chúng ta kinh doanh buôn bán phải lấy Phạm 

Lãi  làm  mô  phạm.  Ông  là  người  chân  thật  thông 

minh, thật có trí tuệ, thật có học vấn, không luận làm 

bất cứ việc gì ông đều thành công. 

Cho  nên  phải  hiểu  được  “tán  tài”,  biết  kết  ân 

huệ với tất cả chúng sanh (trong Phật pháp chúng ta 

gọi là kết duyên), chúng sanh nhận được ân huệ, thì 

chính  chúng  ta  có  thể  gặp  nạn  hay  sao?  Không  thể 

nào! Không có gì ăn, tự nhiên có rất nhiều người đưa 

đồ  ăn  đến;  Không  quần  áo  mặc  có  rất  nhiều  người 

đưa  quần  áo  đến  cho  bạn;  Không  có  nhà  để  ở,  có 

người đưa nhà cho bạn ở. Bạn không thiếu bất cứ thứ 

nào, bạn xem tự tại dường nào! Vì sao bạn có thể có 

quả báo như vậy? Bố thí, chỉ cần bạn chịu bố thí thì 

được,  phước  báo  tự  nhiên,  bạn  nói  xem  vậy  tự  tại 

không. 

Cho nên tiền không nên đi đầu tư, không nên để 

ngân hàng, để ở đâu cũng không đáng tin, bố thí cho 

tất cả chúng sanh, đó chính là thật đáng tin, nhất định 

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không thể mất. Hơn nữa, cái lợi tức đó đều là nhiều 

hơn so với lợi tức mà ngày nay các vị buôn bán hay 

làm bất cứ gì, không biết là phải nhiều hơn gấp bao 

nhiêu lần. 

Tôi nói lời này với các vị là lời chân thật, nếu 

các  vị  không  tin  tưởng,  thì  bản  thân  tôi  chính  là  thí 

dụ. Bạn xem mười phương cúng dường đến cho tôi, 

tôi thảy đều đem bố thí hết, tôi đi đến bất cứ nơi nào, 

trên người không cần mang theo một phân tiền, nghĩ 

cái gì, người ta đều đưa đến cho tôi, đều cúng dường 

cho tôi, dùng không hết. Như vậy thật tự tại, thọ dụng 

trên  đời  sống  vật  chất,  chân  thật  là   “Tùy  tâm  sở 

 dục”  6, không hề có kém khuyết chút nào. 

Con  người  của  tôi  đời  trước  không  có  phước, 

một  chút  phước  báo  cũng  không  có. Phước  báo  này 

của tôi là tu được từ lúc nào? Sau khi học Phật hiểu 

rõ được đạo lý này, tôi mới thật làm. Phương pháp bố 

thí  này  là  Đại  sư  Chương  Gia  dạy  cho  tôi,  tôi  thật 

làm,  đã  làm  rất  có  hiệu  quả,  tôi  tin  sâu  không  nghi, 

chân  thật  tin  tưởng.  Đại  sư  Ngài  dạy  tôi:   “Phật  thị 

 môn trung, hữu cầu tất ứng”  7. 

Chỉ cần bạn chịu bố thí, nếu bạn thiếu kém thứ 

gì, trong lòng vừa nghĩ thì liền đến, thì có người đưa 

đến  liền,  tuyệt  diệu  không  thể  nói.  Những  năm  đầu 

cái  tu  được  còn  tương  đối  ít,  thế  nhưng  liền  đã  có 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





cảm ứng. Khi tôi đang cầu học, đời sống của tôi rất là 

gian khổ, rất là khó khăn, không phải là người thông 

thường có thể trải qua được ngày tháng như vậy, thứ 

tôi  mong  muốn  là  gì?  Kinh  sách,  muốn  nghiên  cứu 

kinh  giáo,  muốn  có  kinh  sách,  khi  trong  lòng  vừa 

nghĩ  (đại  khái  luôn  là  không  đến  một  tháng)  thì  có 

người mang đến. Tôi nhớ duy nhất chỉ có một quyển 

sách mà tôi cần là sáu tháng sau mới có người mang 

đến  cho  tôi,  đó  là  một  lần  dài  nhất,  quyển  “Trung 

Quán  Luận  Sớ”  qua  sáu  tháng  mới  có  người  mang 

đến cho tôi, các thứ khác như Hoa Nghiêm Kinh Sớ 

Sao, là khi tôi vừa mới học Phật trong lòng liền muốn 

có  loại  này  thì  trong  một  tháng  có  người  mang  đến 

cho tôi, chân thật  là “Hữu cầu tắc ứng” . Chỉ  cần là 

mình  mong  cầu  đúng  lý,  đúng  pháp  thì  đều  có  cảm 

ứng. Tôi hiểu rõ cái đạo lý này, thấu suốt chân tướng 

sự thật. Hơn nữa qua nhiều năm học Phật, từ 26 tuổi 

đến nay, lão sư dạy cho tôi, tôi đều thật làm, tôi chăm 

chỉ làm, càng làm cảm ứng càng không thể nghĩ bàn. 

Cho nên đối với từng câu từng chữ trên kinh Phật đã 

nói,  tôi  đều  tin  sâu  không  nghi.  Bạn  có  thể  y  giáo 


phụng hành thì chính mình được lợi ích, đó là nói tài 

bố thí. 

Bố thí tài được tài phú, bố thí ăn uống thì bạn 

có được ăn uống, bố thí quần áo được quần áo, bố thí 

phòng ốc thì bạn được phòng ốc, linh nghiệm không 

thể nói. 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Loại thứ hai: “Bố thí Phật pháp”  

Bố thí Phật pháp được thông minh trí tuệ, được 

biện  tài vô ngại. Thông minh trí tuệ đó cũng là mọi 

người đều cần đến, cho nên phải tu pháp bố thí, phải 

tu pháp cúng dường. 

Loại thứ ba: “Bố thí Vô úy”  

Bố thí vô uý rất đơn giản, rất thuận tiện, chính 

là ăn chay. Ăn chay là từ nay về sau không hại tất cả 

chúng  sanh.  Tuy  là  trong  Phật  pháp  không  khuyên 

người ăn trường chay, Phật chỉ khuyên bạn không sát 

sanh,  không hề khuyên bạn không ăn thịt. Bởi vì Thế 

Tôn năm xưa còn ở đời, tăng đoàn mỗi ngày đi khất 

thực,  bưng  bình  bát  (Phật  pháp  là   “Từ  bi  vi  bổn, 

 phương  tiện  vi  môn”8),  bạn  đi  ra  ngoài  khất  thực, 

người ta cúng dường cho bạn thứ gì thì bạn ăn thứ đó. 

Hiện tại quốc gia Tiểu thừa Phật giáo như Thái Lan, 

Xilanka đều khất thực, họ đều là ăn thịt, người ta cho 

thứ  gì  thì  ăn  thứ  đó,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước,  vậy  thì  đúng,  tuyệt  không  thể  bảo  tín  đồ  đặc 

biệt  phải  làm  đồ  chay  cho  bạn,  vậy  thì  quá  phiền, 

không nên. 

Nhưng nếu như muốn nói đến bố thí vô úy thì 

việc ăn chay đó rất quan trọng. Hiện tại khoa học kỹ 

thuật phát triển, có lò sát sanh, tôi chưa đi tham quan 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





qua. Nhưng khi tôi còn nhỏ, sanh ra lớn lên ở trong 

nông thôn, trong nông thôn giết heo bán thịt, khi nhà 

hàng bán thịt giết heo để bán thịt, họ thường nắm lỗ 

tai  của  heo  lên  rồi  nói  với  nói  nó:  “Heo  ơi,  heo  ơi, 

ngươi đừng trách ta, ngươi là một  món ăn của nhân 

gian,  họ  không  ăn  thì  ta  không  giết,  ngươi  đi  tìm 

người ăn mà đòi mạng”. 

Các vị thấy đấy, họ đem tất cả trách nhiệm đổ 

cho người ăn, các vị người nào ăn thịt thì tiêu rồi, vấn 

đề  sẽ  rất  nghiêm  trọng,  họ  đem  trách  nhiệm  đổ  hết 

cho  bạn,  họ  không  có  tội,  tội  lỗi  đều  là  ở  người  ăn 

thịt.  Cho  nên  nếu  chúng  ta  có  thể  ăn  chay,  có  thể 

không ăn thịt tất cả chúng sanh, đó chính là vô uý bố 

thí, đó là bồi dưỡng tâm từ bi của chính mình, đây là 

việc tốt. Bồi dưỡng tâm từ bi của chính mình, quyết 

không  tổn  hại  bất  cứ  một  chúng  sanh  nào,  không 

những là không thể sát hại, ngay đến làm cho chúng 

sanh vì ta mà sanh phiền não, thì chúng ta liền có tội, 

liền có lỗi lầm. 

Cho nên bạn thấy ở trong  “Tứ Tất Đàn”  9,  Phật 

Bồ Tát tiếp xúc với quần chúng rộng lớn, thì điều thứ 

nhất đã nói rất rõ ràng  “Khiến cho tất cả chúng sanh 

 sanh tâm hoan hỉ”  10, đó là Phật pháp, là Phật dạy cho 

chúng  ta.  Còn  như  chúng  sanh  chán  ghét  chúng  ta, 

vậy thì khi chúng ta vừa thấy họ, phải mau tránh ra xa 

để  họ  vui  mừng,  phải  nên  như  vậy.  Nhất  định  phải 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khiến cho chúng sanh sanh tâm hoan hỉ thì những nơi 

nào  mà  chúng  ta  đến  mới  có  người  hoan  nghênh 

chúng ta, còn như chúng ta ghét bỏ người khác, quả 

báo chính là làm cho người khác ghét bỏ chúng ta. 

Do  đây  có  thể  biết,  đối  xử  với  người  già  là  rất 

quan  trọng,  người  thanh  niên  thì  phần  nhiều  ghét  bỏ 

người già, không ưa thích người già, nếu như bạn có cái 

tâm này, có loại hành vi này, vậy hỏi xem, bạn tương lai 

có  già  hay  không?  Nếu  bạn  không  già  thì  có  nghĩa  là 

bạn đoản mạng, còn nếu bạn không muốn đoản mạng, 

thì nhất định phải già, mà khi bạn già thì nhất định phải 

nhận quả báo, bạn có hiểu hay không? Nếu khi bạn còn 

trẻ bạn ghét bỏ người già, khi bạn già rồi thì người trẻ sẽ 

ghét bỏ bạn, nhất định sẽ chiêu cảm đến quả báo “Nhân 

duyên quả báo, không sót chút nào”. 

Không  những  không  sót  mà  hiện  tại  quả  báo 

đến được rất nhanh. Bạn bình lặng mà quan sát, chân 

thật là ở ngay trước mặt, tạo nghiệp thì làm gì không 

bị quả báo chứ, bạn tạo ra là nghiệp thiện, bạn nhất 

định được quả thiện, bạn tạo ra là ác nghiệp thì phải 

gặp ác báo. Hiện tại các vị đều biết, cái thế gian này, 

tai nạn càng lúc càng phức tạp, càng lúc càng nghiêm 

trọng, cái tai nạn này là “Cộng nghiệp” của cả chúng 

sanh thế gian, rất là đáng sợ. Chỉ hơn một năm qua, 

kinh tế suy thoái là mở đầu của tai nạn, vẫn chưa phải 

bắt đầu, đó chỉ là dự báo của tai nạn, tuyệt đối không 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phải là việc tốt. 

Cho nên mọi người nhất định phải ghi nhớ lời 

dạy  của  Phật  “Rộng  tu  cúng  dường”   mà  “Y  giáo 

phụng  hành”.   Người  học  Phật  chúng  ta,  phước  huệ 

song tu, thì có phước có huệ, như vậy thì tốt. Giúp đỡ 

một số người nghèo khó, giúp đỡ một số người khổ 

nạn,  giúp  đỡ  một  số  người  già  yếu,  giúp  đỡ  một  số 

người  bệnh  tật,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  họ,  phải 

thật  làm,  đem  tài  vật  của  bạn,  bố  thí  hết  thật  sạch 

trơn,  vậy  tốt,  đời  sống như  vậy  mới  tự  tại,  mới  tiêu 

diêu. Bạn phải biết, việc bố thí này, chính là đem khổ, 

tai, nạn, của bạn bố thí hết, cái ý này rất là sâu rộng, 

các vị nhất định phải tỉ mỉ mà thể hội. 

Trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta,  đặc  biệt  là 

nhắc  nhở  chúng  ta:   “Trong  các  cúng  dường,  cúng 

 dường pháp là hơn hết”.   

Hơn nữa trong tất cả kinh Đại thừa, Phật thật là 

từ bi đến tột đỉnh, làm ra rất nhiều so sánh cho chúng 

ta  xem,  thậm  chí  Phật  nói  nếu  bạn:   “Dùng  bảy  báu 

 của  đại  thiên  thế  giới  bố  thí  cúng  dường”   thì  cái 

phước này rất lớn, ai có phước báo lớn đến như vậy? 

Không  có!  Phật  chỉ  nói  thí  dụ,  thí  dụ  đến  cùng  tột, 

bạn dùng bảy báu của đại thiên thế giới tu bố thí cúng 

dường, cái phước đó của bạn rất to rất lớn, phước lớn 

đến  như  vậy,  vẫn  không  thể  so  với  phước  báo  của 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  vì  người  khác  nói  bốn  câu  kệ,  bốn  câu  kệ  là 

bốn câu trong kinh văn, bố thí bẩy báu của đại thiên 

còn  không  thể  so  với  công  đức  to  lớn  nói  bốn  câu 

Phật pháp. 

Ai  có  thể  tin  tưởng?  Người  có  thể  thâm  nhập 

kinh tạng thì tin tưởng. Đạo lý này ở đâu vậy? Bố thí 

bảy báu bằng đại thiên thế giới, chúng sanh có được 

lợi  ích  như  thế  nào?  Người  nghèo  khổ  có  được  cơm 

áo,  người  khổ  nạn  được  sự  cứu  giúp,  đời  sống  sống 

vật  chất  không  thiếu  kém,  không  có  lo  lắng,  họ  có 

được lợi ích này, nhưng sanh tử luân hồi thì phải làm 

sao? Không thể giải quyết, dùng bảy báu đại thiên thế 

giới bố thí, bạn cũng không thể thoát khỏi sáu cõi luân 

hồi, hay nói cách khác, chúng sanh có được lợi ích là 

rất có hạn, chỉ một đời, không thể đời đời kiếp kiếp, 

sau  khi  bạn  mạng  chung  rồi  bạn  không  thể  mang  đi 

được thứ gì. Chính là ngay trong nhà Phật đã nói  “Vạn 

 ban tương bất khứ”  11.    Chữ “tương” chính là “mang”, 

bạn  không  thể  mang  đi  được  thứ  gì,  “Chỉ  có  nghiệp 

 theo mình” , bạn phải hiểu được cái đạo lý này. 

Còn nếu bạn Pháp bố thí, khi họ nghe được bốn 

câu  kinh  văn  này  rồi,  cũng  chính  gọi  là   “Một  khi 

 nghe qua tai, mãi đã trồng căn lành” . Cái công đức 

này to lớn, trước mắt tuy là không thể giải quyết khổ 

nạn ấm no cho họ, thế nhưng họ tương lai quyết định 

do  một  câu  này  họ  còn  có  thể  siêu  việt  ba  cõi,  sáu 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





đường, siêu việt mười pháp giới, làm Phật, làm tổ. Đó 

là  chánh  nhân,  cái  nhân  này  là  vĩnh  viễn  không  thể 

tiêu mất. Cho nên bố thí pháp, cái công đức này rất 

lớn, thù thắng không gì bằng. 

Ở trên kinh Phật đem pháp bố thí nêu ra bảy thí 

dụ cho chúng ta. Bảy, đương nhiên “bảy” cũng không 

phải là chữ số, thảy đều là biểu pháp, bảy là đại biểu 

viên mãn. Trên  Kinh Di Đà đều dùng bảy để biểu thị, 

trên   Kinh  Hoa  Nghiêm   dùng  mười  là  nhiều  nhất, 

tương đối ít thấy dùng bảy, thế nhưng ở trong “Hạnh 

Nguyện  Phẩm”  nói  đến  cúng dường  pháp,  Ngài  nêu 

ra bảy điều: 

Bảy cương lĩnh pháp cúng dường: (tiếp theo) 

 Thứ nhất: “Y giáo phụng hành cúng dường” 12 (tiếp 

theo) 

Đó là cúng dường, chính là chúng ta nói y giáo 

phụng hành, điều quan trọng thứ nhất xếp ở thứ nhất. 

Ý  nghĩa  của  Ngài  sâu  rộng  vô  tận,  chúng  ta  đem 

những gì Phật nói trong kinh, mỗi câu mỗi chữ phải 

ghi  nhớ  rõ  ràng,  phải  ghi  nhớ.  Cho  nên  tôi  khuyên 

các vị đồng tu các giai đoạn tu hành: 

 Bước thứ nhất:  

Khi bắt đầu tu học, nhất định phải đem bộ kinh 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này  tụng  ba  ngàn  biến,  đó  là  chuẩn  bị  công  phu  tu 

hành. Không phải nói bạn tụng ba ngàn biến thì công 

phu của bạn thành tựu, không hề có việc như vậy, bạn 

tụng ba mươi ngàn biến cũng không được. Một bước 

thứ nhất này chính là làm cho bạn nhớ kỹ, bạn có thể 

ghi nhớ. 

 Bước thứ hai:  

Sau  khi  ghi  nhớ  phải  cầu  giải,  ý  nghĩa  phải 

hiểu, không hiểu ý nghĩa không ích gì. Cho nên nếu 

bạn  hiểu  rõ  đạo  lý từng  câu  từng  chữ  trong  kinh  đã 

nói, dạy cho chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường 

ngày, phải làm như thế nào, đó là then chốt, bạn phải 

thấu hiểu, thấu hiểu là cầu giải. Sau khi hiểu thấu rồi, 

vậy  vẫn  chưa  được,  vẫn  chưa  thể  dùng  được.  Việc 

này Lý lão sư thường hay nói:  “Phải sanh tử thế nào, 

 vẫn là sanh tử như thế đó” , không cách gì thay đổi. 

 Bước thứ ba:  

Sau  khi  tường  tận  rồi  phải  cố  làm  theo,  giáo 

hoá của Phật chúng ta thảy đều làm được, bạn có thể 

làm được, bạn mới chân thật được thọ dụng. Bạn xem 

bạn  có  thể  làm  được,  là  bạn  chân  thật  cúng  dường 

Phật.  Phật  chính  là  muốn  bạn  nỗ  lực  tu  hành,  làm 

được chính là nỗ lực tu hành. 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, 

đối  với  người,  với  việc,  với  vật,  có  ngày  nào  mà 

không  phạm  lỗi  lầm?  Lồi  lầm  mà  chúng  ta  phạm, 

chính  mình  không  hề  biết,  vì  sao  không  biết?  Vì 

không rõ kinh giáo. Những lời dạy trong kinh, chúng 

ta  không  rõ  ràng,  không  tường  tận,  đều  cho  rằng 

chính  mình  đã  làm  được  rất  đúng,  làm  gì  biết  được 

chính mình đang tạo tội nghiệp? Sự việc này, buổi tối 

hôm nay e rằng không có thời gian  giảng đến, ngày 

mai cùng mọi người giảng “Sám hối nghiệp chướng”. 

Sám hối nghiệp chướng, vậy phải nói đến vấn đề này, 

ở ngay trong cuộc sống, làm sao phát hiện lỗi lầm của 

chính mình, làm thế nào đem lỗi lầm của chính mình 

thay  đổi  tu  sửa  lại,  đó  là  pháp  sám  hối.  “Sám  hối” 

cùng “tu hành” là không thể phân ra, chân thật chỉ là 

một sự việc. 

Cho nên có thể “Y giáo tu hành”  chính là chân 

thật cúng dường chư Phật Như Lai, đó là đệ tử tốt của 

Phật,  thật  cúng  dường.  Phật  đâu  cần  những  hương, 

hoa,  trái  cây  của  bạn  bày  cúng  ở  ngay  trước  mặt 

Ngài,  không  cần  nói  cũng  biết  Phật  không  hoan  hỉ. 

Tôi nhìn thấy những thứ này cũng không ưa, người ta 

mời  tôi  ăn  cơm,  trên  bàn  bày  rất  nhiều  thức  ăn,  tôi 

xem thấy đều không ưa, huống hồ Phật, Bồ Tát. Cảnh 

giới  của  Phật,  Bồ  Tát  cao  hơn  tôi  rất  nhiều,  bày  ở 

trước  mặt,  tất  cả  đều  không  muốn  ăn,  tất  cả  đều 

80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không cần đến, làm gì có được sự thanh đạm tốt hơn 

“y  giáo  phụng  hành  cúng  dường”  chứ?  Phật  Bồ  Tát 

hy vọng chúng ta cái gì? Hy vọng chúng ta, mỗi một 

chúng sanh mau chóng thành Phật. Chúng ta thật lòng 

làm như vậy thì Phật mới chân thật sanh tâm hoan hỉ. 

Cho nên mới gọi là thật cúng dường, cúng dường chư 

Phật, cũng cúng dường Bồ Tát, cũng cúng dường lão 

sư của chúng ta. Lão sư hy vọng chúng ta là học trò 

tốt, lão sư mới vinh hiển. Chúng ta có thành tựu, trên 

mặt  lão  sư  liền  có  ánh  sáng,  chúng  ta  làm  càn  làm 

quấy, đang tận tạo nghiệp chướng, vinh hiển của lão 

sư hoàn toàn bị mất hết. Cho nên chân thật tu hành là 

thật cúng dường lão sư, cũng là chân thật cúng dường 

cha mẹ, tổ tiên của chính mình. 

Các  vị  thử  nghĩ  xem  có  đúng  không?  Bạn  có 

thể y giáo tu hành, đặc biệt là y theo “Kinh Vô Lượng 

Thọ” mà tu hành, vậy còn gì bằng. Y theo “Kinh Vô 

Lượng Thọ” mà tu hành chính là mô phỏng A Di Đà 

Phật. Tuy là học được nhưng  không thể giống được 

như A Di Đà Phật, cũng có được chút giống, cũng có 

mấy phần giống nhau. Người ta vừa nhìn bạn, oh! A 

Di  Đà  Phật  đến,  vậy  thì  cha  mẹ  của  bạn  liền  biến 

thành  cha  mẹ  của  Phật,  Bồ  Tát,  tổ tiên  của  bạn  liền 

biến  thành  tổ  tiên  của  Phật,  Bồ  Tát.  Ngay  trong  nhà 

Phật thường nói:  “Một người thành Phật, cửu huyền 

 thăng” , chính là cái đạo lý này. Đó là bạn chân thật 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





cúng dường tổ tiên cha mẹ của bạn, cũng là chân thật 

cúng dường chân như bổn tánh của chính mình. Khi 

vừa quay đầu nhìn lại là chân thật cúng dường tận hư 

không  khắp  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh,  bạn  xem 

thấy chỉ một “Y giáo tu hành”.   

Phạm vi của cúng dường rộng lớn đến như vậy, 

tinh thâm đến như vậy, bạn không thấu hiểu, thì bạn 

làm sao mà tu. Sau khi bạn chân thật thông hiểu, bạn 

mới nỗ lực tu hành, phải đem kinh này làm đến được 

100%.  Người  khác  làm  hay  không  làm  không  liên 

quan với ta, tu hành ở chính mình, chính mình phải 

làm  cho  được,  phải  làm  ra  một  tấm  gương  tốt  cho 

người xem, cho nên Phật đem điều này đặt ở điều thứ 

nhất,  nhất  định  phải  y  giáo  phụng  hành,  nhất  định 

phải thật làm. 

 Thứ hai: “Lợi ích chúng sanh cúng dường” 

Khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  của 

chúng  ta,  trong  lòng  nhất  định  phải  rõ  ràng,  phải 

tường  tận,  xem  đối  với  cả  một  xã  hội,  tất  cả  chúng 

sanh, có lợi ích hay không? Nếu có lợi ích thì chúng 

ta nỗ lực mà làm, nếu không có lợi ích thì nhất định 

không thể làm. Ngay trong lợi ích, thù thắng nhất là 

bố  thí  Phật  pháp,  đó  là  lợi  ích  thù  thắng  không  gì 

bằng. Chúng ta phải nên phát tâm mà làm khiến cho 

tất cả chúng sanh hoan hỉ, tín thọ, phụng hành, đó là 

82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thành tựu công đức cúng dường của bạn. 

Ở xã hội hiện đại này, chúng ta phải biết điều 

có thể khiến cho chúng sanh có được lợi ích chân thật 

nhất là đem Phật pháp, đặc biệt là “Kinh Vô Lượng 

Thọ” của Tịnh Độ giới thiệu cho quần chúng rộng lớn 

ở thế gian này. 

Tuy nhiên, giới thiệu cũng phải có duyên phận. 

Ở  trên  đại  Kinh  Đại  Luận  Phật  nói  ra  rất  rõ  ràng: 

 “Phật pháp vô nhân thuyết, tùy trí mạc năng giải”  13. 

Cho nên phải có người chân thật tu hành, họ có 

thể giải đại pháp, năng giải Như Lai chân thật nghĩa, 

người như vậy cần phải bồi dưỡng. 

Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  xây  dựng  đạo  tràng  ở 

Singapore, hiện tại ông đem lầu bốn lầu năm tu sửa 

mới lại. Ông nói với tôi phải tốn một trăm sáu mươi 

vạn.  Ông  làm  là  cái  gì?  Làm   “Lợi  ích  chúng  sanh 

 cúng dường” . Ông làm chính là việc này, để mỗi một 

vị  đồng  tu  đến nơi đây  nghe  kinh  cảm  thấy  được  là 

một loại hưởng thụ và đều có thể sanh pháp hỉ. 

Tôi nghe nói hiện tại công trình này mới hoàn 

thành 20%, hiện tại đang nỗ lực hoàn thành. Ông mua 

ghế  ngồi  mới,  các  vị  ngồi  có  thoải  mái  hay  không? 

Không  thoải  mái  thì  nói  với  Lý  Mộc  Nguyên  “Loại 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ghế  này  ngồi  không  được  thoải  mái”.  Ông  có  tâm 

muốn cúng dường, vậy thì phải cố gắng cúng dường 

để mọi người sanh tâm hoan hỉ. 

Bạn xem tôi lần đầu đến Singapore giảng kinh 

ở Đoàn Hoằng Pháp Thanh Niên. Khi đoàn mới vừa 

mới  làm  xong,  tôi  lần  đầu  giảng  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”, các đồng tu ngồi là ghế tròn nhỏ, tôi xem thấy 

rất  là  đau  lòng.  Tôi  nói  với  ông  “Không  được!  Mọi 

người  ngồi  nơi  đó  hai  giờ  đồng  hồ,  tôi  thấy  không 

chịu nổi”  .  Cho nên ông mới đổi thành ghế dựa, hiện 

tại dần dần càng đổi càng tiến bộ, không tệ, càng đổi 

càng  tốt  hơn,  nơi  chốn  thì  càng  ngày  càng  đẹp,  về 

trước không có máy lạnh, không có điều hoà, hiện tại 

đều có, mọi thứ ông đều không ngừng đang cải thiện. 

Vì sao vậy? Vì để lợi ích chúng sanh, những ghi hình 

mà chúng ta đã giảng, hiện trường ngày nay tôi thấy 

có ba bộ máy đang ghi hình trong đây, ghi hình ngay 

hiện trường, chúng ta lập tức cho vệ tinh phát sóng. 

Hiện tại những đài truyền hình phát sóng tiết mục của 

chúng ta có Đài Loan (Đài  Loan là toàn đảo đều có 

thể  xem  thấy),  bắc  Mỹ  Châu,  Hoa  Kỳ,  Canada, 

Panama, Mexico. Những khu vực này mỗi một ngày 

chúng ta phát sóng một giờ đồng hồ, cả bắc Mỹ Châu 

đều  có  thể  thâu  nhận  được,  thính  chúng  không  chỉ 

mấy người các vị đây, rất nhiều rất nhiều. Ba tuần lễ 

trước đài truyền hình phát thanh Hạ Uy Di cũng bắt 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đầu phát sóng, cho nên tương lai truyền bá Phật pháp 

nhất  định  phải  lợi  dụng  khoa  học  kỹ  thuật  cao,  lợi 

dụng vệ tinh, truyền hình, đường truyền internet, rất 

nhanh truyền đến hiện trường của chúng ta, phổ biến 

đến toàn thế giới. Ở trên đường truyền internet, ở bất 

cứ quốc gia khu vực nào có vi tính thì họ có thể thâu 

nhận được. Tôi nghĩ qua một vài năm nữa, trong màn 

hình vi tính liền có cả hình, có cả âm thanh mà không 

chỉ là văn tự. Chỗ này còn thù thắng hơn so với phát 

sóng truyền hình vệ tinh. Làm thế nào đem Phật pháp 

giới  thiệu  cho  đại  chúng?  Đó  là  mỗi  một  đồng  tu 

chúng ta đều phải cố gắng nỗ lực mà làm. Bạn có thể 

đem  tin  tức  giảng  kinh  bên  đây  nói  cho  thân  bằng 

quyến thuộc của bạn, họ biết được rồi cũng đến nghe. 

Tương lai họ nghe kinh, nghe pháp họ làm Phật, bạn 

đã độ họ rồi, bạn là người giới thiệu, bạn đã độ họ. 

Do đây có thể biết, phổ độ chúng sanh, mỗi một 

người  chúng  ta  đều  có  thể  làm,  hơn  nữa  đều  không 

khó  khăn,  rất  dễ  làm.  Phương  pháp  để  làm  thì  rất 

nhiều, Singapore bên đây có rất nhiều Bồ Tát, có trí 

tuệ  thông  minh,  bạn  xem  họ  làm  quảng  cáo  cũng là 

bố thí cúng dường các vị, họ mặc áo phía sau in hàng 

chữ “A Di Đà Phật”, phía trước cũng là hàng chữ “A 

Di  Đà  Phật”,  họ  mặc  lên  trên  người,  đi  qua  trên 

đường,  không  biết  là  đã  độ  được  bao  nhiêu  người. 

Bạn vừa nghe thấy, xem thấy đều là “A Di Đà Phật” , 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





một  khi  nghe  qua  tai,  nhìn  qua  mắt  là  mãi  đã  trồng 

thiện căn. Những người đó thảy đều được độ rồi, vô 

cùng là hi hữu khó được. 

Đương nhiên  trong đó quan trọng nhất  là phải 

bồi  dưỡng  nhân  tài  về  sau.  Phật  pháp  không  thể  để 

đến  chúng  ta  thì  bị  đoạn  tuyệt,  chúng  ta  nhất  định 

phải toàn tâm toàn lực bồi dưỡng nhân tài về sau. 

Việc  bồi  dưỡng  nhân  tài  về  sau  ở  Singapore 

làm được rất tích cực. Từ năm trước bắt đầu mở lớp 

bồi dưỡng, đến khoá trước là chúng ta đã mở được ba 

khoá, ba khoá này mở được rất thành công, đáng tiếc 

chính là thời gian hơi ngắn một chút. Vậy thì từ khoá 

này  chúng  ta  mở  lớp  chuyên  Hoa  Nghiêm,  nguyên 

bản thì chúng ta dự tính “Kinh Hoa Nghiêm”, bộ kinh 

lớn này, ở trong lớp học chúng ta bắt đầu khai giảng. 

Hiện tại rất nhiều đồng tu đều biết Hoa Nghiêm 

hay, “Hoa Nghiêm” rất có ý nghĩa, nghĩa lý rất sâu. 

Mấy ngày qua tôi giảng “Lễ kính chư Phật; Xưng tán 

 Như  Lai;  Quảng  tu  cúng  dường”   đó  đều  là  ở  trong 

“Hoa Nghiêm”. Đạo lý rất sâu, hơn nữa còn liên quan 

mật  thiết  với  đời  sống  chúng  ta.  Sau  khi  học  rồi  về 

nhà  lập  tức  liền  dùng  được  ngay,  dùng  ngay  trong 

cuộc sống bạn, dùng trong công việc của bạn, dùng ở 

nơi đối nhân xử thế của bạn. Cho nên chúng ta quyết 

định  dọn đến nơi đây giảng “Kinh Hoa Nghiêm” để 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mọi người đều có cơ hội nghe được. Những đồng tu 

không có cơ hội đến nơi đây nhưng có thể nghe băng 

đĩa,  tuy  nhiên,  nghe  băng  đĩa  thì  không  bằng  như  ở 

hiện trường, băng đĩa thì kém rất xa với hiện trường. 

Bạn  muốn  hỏi  kém  ở  chỗ  nào?  Xin  nói  với  các  vị, 

kém xa là ở chỗ từ trường không giống nhau, bạn đến 

ngay chỗ này ngồi tại đây hai giờ đồng hồ, đích thân 

cảm  thụ,  ở  nơi  đây  Phật  quang phổ  chiếu,  vô  lượng 

thiện thần, vây quanh xung quanh chúng ta, cho nên 

cái  từ trường này thuần thiện không ác. Bạn ở ngay 

nơi  đây  tâm  địa  thanh  tịnh,  tâm  khai  ý  giải,  vậy  thì 

nghe  qua  băng  đĩa  và  nghe  tại  hiện  trường  làm  sao 

giống nhau được? Máy truyền hình ở trước bạn lắng 

nghe,  bạn  không  dễ  gì  khai  ngộ,  nhưng  tại  hiện 

trường  dễ  dàng  khai  ngộ,  hiện  trường  có  sức  mạnh 

Phật  lực  gia  trì  rất  lớn.  Tôi,  người  giảng  được  Phật 

lực gia trì, các vị, người nghe cũng được Phật lực gia 

trì. Cũng như trên “Kinh Địa Tạng” đã nói  “Đại viên 

 mãn quang minh vân”14 ở trên đỉnh đầu chúng ta, cho 

nên đến ngay tại nơi đây người người đều có thể sanh 

tâm hoan hỉ. 

Bồi dưỡng nhân tài, chúng ta chọn lấy phương 

pháp cũ của Trung Quốc. Phương pháp cũ là làm thế 

nào bồi dưỡng? Là từ ngay trong thính chúng, ai chân 

thật phát tâm muốn học giảng kinh, thì bạn đến báo 

danh tham gia giảng tiểu tòa. Việc bồi dưỡng nhân tài 

87 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





là làm như vậy mà. Bồi dưỡng người giảng kinh, thì 

bạn đến tham gia giảng tiểu toà, tập giảng lại, không 

cần nghe lại băng đĩa của tôi, không cần, chính là chỉ 

cần  tại  hiện  trường  nghe  giảng,  buổi  tối  hôm  nay 

nghe  rồi,  thì  ngày  mai  giảng  lại,  đem  những  gì  tôi 

giảng  tối  hôm  nay,  bạn  giảng  lại  một  lần,  khi  bạn 

nghe kinh, bạn cũng có thể viết bút ký. 


****** 

 

 

 

 

88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 014) 

Vậy bạn phải tập giảng lại đến trình độ thế nào 

vậy?  Buổi  tối  tôi  ở  đây  giảng  qua  hai  giờ  đồng  hồ, 

sáng  sớm  ngày  hôm  sau  bạn  giảng  lại,  đem  tất  cả 

những  gì  tôi  đã  giảng  “trùng”15  tuyên  giảng  lại  một 

lần.  Nếu  bạn  giảng  được  một  giờ  thì  đạt  chuẩn,  thì 

bạn có loại năng lực này, bạn có thể học giảng kinh. 

Nếu như không giảng được một giờ đồng hồ thì bạn 

nên  cố  gắng  mà  nghe  kinh,  không  nên  học  giảng 

kinh.  Tiêu  chuẩn  này  của  tôi  là  hạ  thấp  xuống  rất 

nhiều, hạ đến phân nửa so với yêu cầu vào thời  xưa 

lão của sư không hề chịu giảm bớt, yêu cầu của lão sư 

thời xưa chí ít phải có thể giảng đến 80%, mới xem là 

bạn có năng lực, đưa bạn ra để bồi dưỡng cho bạn, để 

bạn làm pháp sư giảng kinh. Sau khi bạn có năng lực 

nghe  rồi,  ngày  hôm  sau  có  thể  giảng  lại  được  đến 

80%,  bạn  phải  có  cái  năng  lực  này  thì  mới  được, 

không dựa vào băng ghi âm, băng ghi hình, chỉ dựa 

vào sức nhớ của bạn, dựa vào lý giải của bạn. 

Bốn chúng đồng tu nếu có năng lực này đều có 

thể phát tâm, không nhất định phải là người xuất gia, 

đồng  tu  tại  gia  đều  có  thể  phát  tâm.  Hiện  tại  nơi 

chúng ta giảng có rất nhiều cư sĩ. Ở cư Sĩ Lâm có thể 

giảng,  có  rất  nhiều  giảng  đường  có  thể  giảng,  chùa 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Trúc Lâm cũng có thể giảng, Pháp Luân Xã cũng có 

thể  giảng,  hai  hôm  trước  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  nói 

với tôi như vậy. Dường như ở Quang Minh Sơn tôi có 

ba lần  diễn  giảng, dần dần nơi giảng sẽ rất nhiều, ở 

khu vực này có phước rồi. Phật pháp ở trên toàn thế 

giới chỉ có Singapore chánh pháp hưng vượng, đó là 

phước  báo  của  khu  vực  này,  cái  thế  gian  này  có  tai 

nạn lớn, nhưng khu vực này thì không bị tai nạn, chư 

Phật  bảo  hộ,  chân  thật  là  Phật  quang  chiếu  lấy  khu 

vực này nhưng đương nhiên phải  dựa vào thiện  tâm 

của bốn chúng đồng tu chúng ta mà các Ngài đến hộ 

trì. 

Học tập giảng kinh ngày trước tôi đã nói qua rất 

nhiều,  chắc  các  vị  đã  nghe  qua,  nhưng  sau  khi  nghe 

rồi  thì  có  lẽ  sớm  đã  quên  mất  rồi.  Pháp  sư  mới  học 

lên đài giảng kinh cũng giống như là trồng cây vậy, 

đó là cây mới  trồng nên phải  cố gắng tưới nước, cố 

gắng  bồi  dưỡng.  Làm  thế  nào  để  chăm  sóc,  làm  thế 

nào để bồi dưỡng? Họ lên đài giảng kinh, các vị phải 

đến nghe, họ ở trên đài  nhìn thấy, Oh! Có rất nhiều 

người  đến  nghe  như  vậy,  đại  khái  ta  giảng  cũng 

không tệ, thì họ liền có tín tâm, còn nếu như vừa nhìn 

thấy  phía  trước  chỉ  có  một  hai  hàng,  phía  sau  thì 

không có người nào, ây da! Vậy thì tín tâm tiêu mất, 

lập tức thoái tâm. Chính họ mất đi lòng tự tin, hứng 

thú học tập của họ sẽ không được phát khởi. 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên nhất định phải có người đến nghe, dù 

họ giảng không được hay, không hay cũng đến nghe, 

giảng xong cũng vỗ tay cổ vũ họ, làm cho họ hoan hỉ, 

làm cho họ có tín tâm, làm cho họ biết có nhiều thính 

chúng đến như vậy, bức họ phải lên đài giảng, bức họ 

phải cố gắng nỗ lực học tập, vì nếu họ không cố gắng 

nỗ lực học tập, thì lần sau giảng còn tệ hơn lần trước, 

vậy thì thính chúng sẽ lại ít đi hơn, không còn nữa, họ 

sẽ rất xấu hổ. 

Ngay  thính  chúng  không  những  nên  nghe  họ, 

mà  còn phải  khích lệ họ, hơn nữa còn phải  cố gắng 

phê  bình,  giúp  đỡ  họ  cải  tiến,  họ  có  chỗ  nào  giảng 

được không hay, có chỗ giảng được hàm hồ, có chỗ 

giảng  sai,  có  chỗ  giảng  không  hiểu  được,  có  chỗ 

giảng làm chúng ta sanh nghi hoặc, đều phải nêu ra, 

giúp  đỡ  họ  không  ngừng  cải  tiến,  như  vậy  mới  là 

chân thật bồi dưỡng pháp sư trẻ tuổi. 

Còn  pháp  sư  mới  học  lên  giảng  đài  nhất  định 

phải  biết,  ngồi  bên  dưới  đều  là  lão  sư,  đều  là  giám 

học, không được xem họ là thính chúng, không nên 

vậy.  Học  trò  ở  trên  giảng  đài,  thầy  giáo  thì  ngồi  ở 

phía dưới, bên dưới thảy đều là thầy giáo, dùng tâm 

báo  ân  để  giảng,  tâm  cung  kính  để  giảng,  dùng  tâm 

khiêm tốn để học giảng, chúng ta mới có thể có thành 

tựu. 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Bạn  đến  nghe  họ  giảng,  công  đức  của  bạn  sẽ 

lớn, bạn là thay tổ sư, đại đức, chư Phật, Bồ Tát, bồi 

dưỡng nhân tài tiếp nối  huệ mạng Phật  về sau. Như 

vậy mà đến nghe giảng kinh công đức sẽ rất lớn, công 

đức  còn  lớn  hơn  so  với  nghe  tôi  giảng  kinh.  Cái  cơ 

duyên  này  vô  cùng  hi  hữu,  toàn  thế  giới  chỉ  có 

Singapore có, ngoài ở nơi này ra, bạn đến nơi đâu để 

tìm, không tìm được cơ hội này. Cho nên các vị đồng 

tu  phải  cố  gắng  nắm  lấy,  ngày  ngày  họ  ở  nơi  đây 

giảng  kinh,  các  vị  ngày  ngày  đến  nơi  đây,  tu  pháp 

cúng  dường,  thành  tựu  nhân  tài  tiếp  nối  Phật  pháp, 

thành tựu chánh pháp cửu trụ thế gian. 

 Thứ ba: “Nhiếp thọ chúng sanh cúng dường”  

Cái điều này cũng không dễ. Muốn “Nhiếp thọ” 

chính  mình  cần  phải  có  đức  hạnh,  có  tu  trì,  có  học 

vấn, bạn mới có thể nhiếp thọ lòng người. Nếu dùng 

lời  hiện  tại  mà  nói,  “nhiếp  thọ”  chính  là  họ  phải  có 

một lực rất mạnh, có thể thu phục lòng người. Người 

hiện tại gọi là gì? Gọi là tâm lý học. Người buôn bán 

họ đều gọi là tâm lý học. Làm thế nào nắm lấy tâm lý 

của quần chúng? Bạn làm thế nào có thể hiểu rõ được 

tâm lý của chúng sanh để dẫn dắt họ quay về chánh 

pháp,  Phật  pháp  gọi  đó  chính  là   “Nhiếp  thọ  chúng 

 sanh  cúng  dường” .  Hay  nói  cách  khác,  loại  “cúng 

dường” này thực tế ra  mà  nói  là thay thế tất  cả chư 

Phật  “tiếp  dẫn  chúng  sanh”,  đặc  biệt  trong  Tịnh  Độ 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tông gọi là “tiếp dẫn”. 

Chúng  ta  phải  tiếp  dẫn  tất  cả  chúng  sanh  quy 

hướng Tịnh Độ, vì  chỉ  có pháp  môn này là  một  đời 

quyết  định  được  độ.  Không  những  đối  với  những 

người  bạn  đã  quen  biết,  bạn  phải  tiếp  dẫn  họ,  bạn 

phải  khuyên  bảo  họ,  mà  đối  với  tất  cả  chúng  sanh, 

bạn cũng phải tiếp dẫn họ, cũng phải đến dẫn dắt họ. 

Trong  nhà  của  các  vị,  chúng  sanh  rất  nhiều, 

hiện  tại  ở  trong  các  chung  cư  lớn,  chuột  gián,  ruồi, 

muỗi  đều  là  chúng sanh,  bạn đều  phải  nên  giáo  hoá 

chúng nó niệm Phật, khuyên bảo chúng nó nên xả bỏ 

thân súc sanh vì cái thân đó rất khổ, xả thân súc sanh, 

khuyên bảo nó niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Đối với 

tất  cả  động  vật  còn  phải  như  vậy,  đối  với  người 

chúng  ta  đương  nhiên  càng  phải  thương  yêu,  dùng 

phương pháp gì để nhiếp thọ? Phật tượng, Phật hiệu. 

Hiện tại máy niệm Phật rất phổ biến, người niệm Phật 

chúng  ta,  câu  Phật  hiệu  ở  trong  nhà  24  giờ  không 

gián đoạn. 

Nếu bạn nói người trong nhà tôi không tin Phật, 

người trong nhà phản đối niệm Phật, thì đó là chính 

bạn tu chưa được tốt. Theo lý mà nói học trò của A 

Di  Đà  Phật  phải  là  rất  được  tất  cả  chúng sanh  hoan 

nghênh, nên nếu bạn đã là học trò của A Di Đà Phật 

mà không được mọi người hoan nghênh thì nhất định 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





có vấn đề. Bạn phải  cố gắng mà phản  tỉnh, cố gắng 

kiểm  điểm,  nhất  định  là  chính  chúng  ta  làm  không 

được  đúng  như  lý,  như  pháp.  Còn  như  chính  mình 

làm  được  đúng  y  như  lý,  như  pháp,  thì  làm  gì  có 

chuyện  không  được  người  hoan  nghênh  chứ?  Nhất 

định  nhận  được  sự  hoan  nghênh  của  người  nhà.  Do 

đó có thể thấy nếu người nhà bạn phản đối bạn niệm 

Phật thì đại khái việc lễ kính này của bạn trong nhà 

bạn  không  làm  được  tốt.  Còn  như  cho  rằng  “Nhất 

định  là  tôi  học  Phật  rồi,  tôi  tương  lai  vãng  sanh  sẽ 

làm  Phật,  các  người  không  học  Phật,  đều  có  tội, 

tương lai đều phải đoạ địa ngục”,    vậy thì người nhà 

của  bạn,  bạn  làm  sao  có  thể  cùng  sống  hòa  thuận 

được  với  họ  chứ?  Oan  gia  đối  đầu,  vậy  thì  không 

thể được. Nhất định bạn phải tu lễ kính. 

Ngày  trước  chưa  học  Phật  không  hiểu  được 

cung kính, hiện tại được học Phật rồi, đối với tất cả 

người  lớn  người  nhỏ  trong  nhà,  đều  là  chân  thành 

cung  kính,  vậy  bạn  mới  thật  học  Phật,  thật  đã  thay 

đổi.  Vậy  thì  mọi  người  cả  nhà  của  bạn  làm  gì  mà 

không hoan hỉ, làm gì mà không tiếp nhận chứ? 

Ngày  trước  không  biết  tán  thán  người  khác, 

hiện  tại  biết  được  tán  thán  người  khác,  người  trong 

nhà có lỗi lầm tuyệt đối không nhắc đến, không nên 

để trong lòng, người nhà có gì tốt thì phải khen ngợi, 

thay đổi vận khí của cả nhà bạn, thật có thể thay đổi. 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu nhà nhà đều làm được như vậy thì liền thay đổi 

được tập quán của xã hội. 

Cúng dường là gì vậy? Cúng dường là phục vụ, 

nhiệt tâm vì gia đình phục vụ. Trong nhà có rất nhiều 

người già trẻ lớn nhỏ như vậy, vì họ phục vụ, chăm 

sóc đời sống đi lại cho họ, đó chính là cúng dường. 

Chúng  ta  dùng  thể  lực,  dùng  lao  tác  để  phục  vụ,  đó 

cũng là tài cúng dường. Tài có nội tài, ngoại tài, chỗ 

này  gọi  là  nội  tài,  nội  tài  còn  thù  thắng  hơn  so  với 

ngoại tài. Dùng trí tuệ của chúng ta, để nâng cao mức 

sống của gia đình, mong muốn người cả nhà trải qua 

được  hạnh  phúc  hơn,  an  vui  hơn.  Vậy  chính  là  bạn 

đang dùng pháp cúng dường. Bạn dùng trí tuệ để tư 

duy  xem  làm  thế  nào  để  thay  đổi  hoàn  cảnh  trong 

nhà,  khiến  cho  mọi  người  làm  việc  thì  an  tâm  làm 

việc, nỗ lực làm việc,  chăm chỉ  làm việc, đi  học thì 

nỗ lực học tập, chăm chỉ học tập, chân thật là một gia 

đình mỹ mãn, mở rộng ra chính là xã hội hài hoà, xã 

hội bình yên, đó thảy đều là ở trong “sự” cúng dường. 

Nếu như chúng ta không làm được mà chỉ một 

mực trách cứ người khác, đó là sai lầm. Chân thật tu 

học đúng lý đúng pháp, quyết định có thể nhiếp thọ 

chúng  sanh.  Nhiếp  thọ  là  gì  vậy?  Khiến  cho  người 

ngưỡng mộ, khiến người noi theo, làm cho người tự 

động, tự phát, hy vọng đến học tập với bạn, đến thỉnh 

giáo với bạn, đó chính là nhiếp thọ có sức mạnh. Cho 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nên  chúng  ta  phải  chân  thật  làm  đến   “Nhiếp  thọ 

 chúng  sanh  cúng  dường” ,  nhất  định  phải  làm  một 

tấm  gương  tốt  cho  chúng  sanh  thấy,  làm  một  tấm 

gương tốt cho xã hội. 

 Thứ tư: “Vì đại chúng sanh khổ cúng dường” 

Trên  kinh  Phật  đã  nói,  tất  cả  chúng  sanh  thọ 

dụng của cả một đời đều là tự làm tự chịu, làm gì có 

thể  thay  thế  được  chứ?  Ai  cũng  không  thể  thay  thế 

cho ai. 

Thế nhưng ngay trong cái “không thể thay thế” 

cũng có cái “gần giống như thay thế”, đó là chúng ta 

phải  nỗ  lực  thay  chúng  sanh  chịu  khổ  mà  làm.  Chư 

Phật Như Lai, Pháp thân Đại sĩ, các Ngài đã siêu việt 

mười pháp giới, có thể không cần đến trở lại 10 pháp 

giới nữa, nhưng vì sao còn có thể trở lại mười pháp 

giới,  còn  trở  lại  sáu  cõi,  thậm  chí  còn  trở  lại  ba 

đường?  Các  Ngài  quay  trở  lại  10  pháp  giới  tùy  loại 

hoá thân để độ chúng sanh như trong Phổ Môn Phẩm 

đã  nói:   “Đáng  dùng  thân  gì  để  độ,  Ngài  liền  hiện 

 thân đó để độ” . 

Đáng  dùng  thân  người  để  độ,  Ngài  liền  hiện 

thân người, đáng dùng thân Phật để độ, Ngài liền thị 

hiện thân Phật, đáng dùng thân súc sanh để độ, Ngài 

liền hiện thân súc sanh, thậm chí đáng dùng thân cỏ 

96 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cây để độ, thì Ngài liền hiện thân cỏ cây. Vậy khi thọ 

thân này các Ngài còn chịu khổ hơn cả chúng ta. Thí 

dụ  nói  Phật  Bồ  Tát  đến  thế  gian  này,  thọ  cái  thân 

người này, cũng trụ thế mấy mươi năm, như Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật,  đó  là  một  thí  dụ  hay,  trụ  thế  80  năm, 

giảng kinh  nói  pháp cho chúng ta nghe 49 năm, khi 

Thế Tôn Ngài còn ở đời, tình hình đời sống giống y 

như  chúng  ta,  còn  khổ  cực  hơn  chúng  ta.  Mỗi  ngày 

Ngài còn đi ra bên ngoài khất thực, đời sống khổ như 

vậy,  Ngài  có  thể  không  cần  phải  chịu  nhưng  Ngài 

bằng  lòng  nhận  chịu  đời  sống  này,  làm  ra  một  tấm 

gương  để  cho  chúng  ta  xem.  Thay  chúng  sanh  chịu 

khổ đều là để khiến cho tất cả chúng sanh giác ngộ. 

Chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo  ở  trong  cái  thế 

gian  này,  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  ngày 

ngày tranh danh đoạt lợi, tạo tác vô lượng vô biên tội 

nghiệp,  về  sau  rơi  vào  ba  đường  chịu  khổ,  bạn  nói 

xem oan uổng không? Cho nên Thế Tôn vì chúng ta 

mà thị hiện. Bạn xem thấy người ta muốn danh, muốn 

quyền  lực,  muốn  địa  vị,  còn  Ngài  là  một  vương  tử, 

vậy  thì  thứ  nào  mà  Ngài  không  có  chứ,  địa  vị  của 

Ngài là quốc vương, quyền lực của Ngài là lớn nhất 

trong  một  nước,  không  ai  có  thể  so  sánh  với  quyền 

lực  của  Ngài,  tiền  của  của  Ngài  thì  như  người  xưa 

thường hay nói  “Quý vi thiên tử, phú hữu tứ hải”  16. 

Ai có thể so bì được. Người khác muốn tranh những 

thứ  này  thì  Ngài  thì  đã  có  được  rồi,  đã  đầy  đủ  rồi, 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nhưng  Ngài  xả  bỏ,  thảy  đều  buông  bỏ.  Đó  chính  là 

nói với chúng ta rằng những thứ đó đều là giả, không 

phải là thứ tốt. 

Vậy thứ nào là thật vậy, thứ nào là thứ tốt vậy? 

Tu  hành!  Chân  thật  làm  ra  được  một  tấm  gương tốt 

 “Nhìn  thấu,  buông  bỏ” để  dạy  bảo  chúng  ta.  Nếu 

chính Ngài không làm được, thì việc Ngài dạy chúng 

ta  nhìn  thấu,  buông  bỏ    làm  sao  chúng  ta  chịu  tin 

tưởng. Ngài đã làm được, mà còn làm đến được viên 

mãn, một tấm gương tốt. Chúng ta tin tưởng là chúng 

ta học tập Ngài. 

Ngày nay ngay trong đồng tu chúng ta cũng có 

không ít người giàu có. Nếu như bạn chính mình có 

thể  đem  đời  sống  của  bạn,  đời  sống  giàu  có  này  hạ 

thấp xuống một bậc, bạn đem những tiền của này đi 

bố  thí,  đi  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  khổ  nạn.  Đời 

sống  của  bạn  hạ  xuống  một  bậc  thì  khổ  rồi,  đây  là 

thay chúng sanh chịu khổ. 

Như  cư  sĩ  Liễu  Phàm  trong  “Liễu  Phàm  Tứ 

Huấn”, trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đó có một đoạn 

bạn thấy vợ của Viên Liễu Phàm ghi chép rằng: Vào 

một năm mùa đông, họ may quần áo cho con cái, áo 

bông,  áo  len.  Ông  Viên  Liễu  Phàm  liền  nghĩ  người 

nghèo rất nhiều, mùa đông người không có áo để mặc 

rất nhiều, ông đem áo bông bán đi để làm áo gòn vì 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một  bộ  bông  có  thể  đổi  được  ba  bốn  bộ  áo  gòn. 

Người trong nhà cũng không thiếu áo, số dư ra thì có 

thể bố thí cho người khác, thay khổ cho chúng sanh. 

Cho nên chính chúng ta ở trong cuộc sống, tiết 

kiệm một chút, chịu khổ một chút thì có thể giúp đỡ 

chúng  sanh  một  chút.  Chúng  ta  thường  nên  hay  giữ 

cái tâm này chính là thay chúng sanh chịu khổ. Chính 

chúng  ta  phải  thường  hay  nghĩ  đến  thế  gian  người 

khổ  rất  nhiều,  đời  trước  chúng  ta  tu  được  một  chút 

phước, phước không nên ở ngay trong đời này hưởng 

hết, mà phải biết được ta phải không ngừng tiếp tục 

tu phước, thì phước báo của chúng ta không cùng tận, 

phước báo này sẽ kéo dài. 

Vào thời xưa ở Ấn Độ, Trung Quốc, đệ tử nhà 

Phật  không  luận  tại  gia  xuất  gia  rất  nhiều  người  tu 

khổ  hạnh.  Không  phải  họ  không  thể  cải  thiện  đời 

sống  của  họ,  không  phải  không  thể,  chính  là  mỗi 

niệm nghĩ đến thế gian vẫn còn có nhiều chúng sanh 

khổ. Trong số người xuất gia đầu năm Dân Quốc có 

lão Hòa thượng Hư Vân, Đại sư Ấn Quang, đó đều là 

tấm gương tốt của người xuất gia chúng ta. Hai vị đại 

đức  này  đều  rất  tuyệt  vời,  tín  đồ  của  các  Ngài  thật 

quá nhiều, tín đồ cúng dường đối với các Ngài rất là 

phong phú, thế nhưng lão Hoà thượng Hư Vân chưa 

từng may một bộ quần áo mới nào. Chúng ta đã xem 

thấy rất nhiều hình chụp của lão hoà thượng, quần áo 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





mặc trên người đều là đắp vá rất nhiều chỗ. Tôi chưa 

thấy trên tấm hình nào của Ngài mà quần áo không có 

đắp  vá,  liền  nghĩ  đến  Ngài  không  hề  may  một  bộ 

quần áo mới. Quần áo mới của Ngài có hay không? 

Có rất nhiều. Người ta vừa nhìn thấy lão hoà thượng 

mặc  quần  áo  rách,  tín  đồ  lập  tức  đưa  quần  áo  mới 

đến, chất liệu tốt, thợ may đẹp, kỹ thuật may cao. Tín 

đồ đi rồi, lão hoà thượng cũng không xem qua, Lão 

hoà thượng liền đem đi cúng dường người khác, cúng 

dường những người  sơ  học, người mới  tu, vì  những 

người này không có người cúng dường, còn lão hoà 

thượng vẫn mặc đồ rách cũ, chịu khổ thay cho chúng 

sanh, Ngài đã thật làm. 

Đại sư Ấn Quang cúng dường cũng nhiều, lão 

hoà thượng đem tất cả đồ cúng dường đều làm công 

việc hoằng pháp lợi sanh, cả đời của đại sư Ngài chỉ 

làm  việc  như  vậy,  thật  gọi  là  một  môn  thâm  nhập. 

Ngài ở chùa Báo Ân Tô Châu thành lập một Hoằng 

Hoá  Xã,  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  chính  là  nơi  lưu 

thông kinh Phật, đem cúng dường của mười phương 

làm  thành  tiền  vốn,  in  sách  tặng,  cho,  đến  khắp  nơi 

kết  duyên  với  người.  Sách  của  Hoằng  Hoá  Xã  in 

được rất đẹp, có thể gọi là sách thiện, hiệu đính rất kỹ 

lưỡng, rất ít chữ sai, in cũng rất rõ ràng, khổ sách rất 

rộng, rất đẹp mắt, cả đời chỉ làm một việc như vậy. 

Làm  sao  chúng  ta  biết  được?  Là  từ  lúc  Ngài  ở 

Thượng Hải “Hộ Quốc Tức Tai Pháp Hội” , trong lúc 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



diễn giảng lão Hoà thượng nhắc đến “Phương bắc có 

tai  nạn”  liền  từ  trong  tài  khoản  in  kinh,  trích  ra  ba 

ngàn tiền Đại Dương đi cứu trợ, cứu trợ của Ngài là 

lấy tiền từ trong quỹ in kinh. Do đây có thể biết tất cả 

tiền của Ngài, từng li từng tí đều đem đi  in kinh  bố 

thí, không hề đem đi làm việc khác. Còn đời sống của 

lão hoà thượng vẫn là giống y như mọi người, không 

hề có cải thiện đời sống, muốn nói ăn một chút gì đó 

ngon hơn, không hề có, cũng không hề may một bộ 

đồ mới nào, cũng không hề chỉnh lý hoàn cảnh nơi ở 

của  chính  mình  chút  nào,  không  hề  có.  Không  phải 

Ngài không có tiền, không phải không có người cúng 

dường Ngài. Có! Nhưng Ngài vẫn trải qua ngày tháng 

cực khổ như vậy, thay chúng sanh chịu khổ, vĩnh viễn 

không quên thay chúng sanh chịu khổ. “Ta giảm bớt 

một  phần  hưởng  thụ  thì  liền  giảm  bớt  một  phần 

chúng  sanh  khổ”.  Đó  đều  là  việc  chúng  ta  nên  học 

tập.  Chúng  ta  thường  giữ  cái  tâm  như  vậy,  thường 

hay làm việc làm như vậy, chúng ta đời đời kiếp kiếp 

đều sẽ không có khổ nạn, quả báo là như vậy. 

Bạn  có  thể  thay  chúng  sanh  chịu  khổ  thì  làm 

sao bạn có thể có cái khổ. Hiện tại xã hội này nhiều 

người  khổ  nạn,  người  bệnh  khổ  càng  đáng  thương, 

nhất là những người cùng khổ bị bệnh, bị bệnh tương 

đối  đáng  thương.  Cho  nên  có  không  ít  đoàn  thể  tôn 

giáo  làm  công  việc  từ  thiện,  xây  bệnh  viện,  bố  thí 

thuốc men, đó là việc tốt. 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Xã hội hiện đại giàu có nên việc dự phòng đối 

với bệnh tật, mỗi một người đều chú ý đến, cho nên 

quốc  gia  đối  với  nhân  dân  có  chăm  sóc  điều  trị. 

Chúng ta mỗi một người, chính mình cũng sẽ có một 

ít tài vật để dự phòng, dự bị khi bị bệnh, khi có khổ 

nạn thì dùng. Những người chân thật thông minh thì 

nên  đem  những  tiền  này  bố  thí  hết,  phí  thuốc  thang 

của ta, phí chuẩn bị thuốc thang đều đem bố thí cho 

những người bệnh đó, nếu như có cấp nạn gì phải dự 

bị một số tài vật thì đều đem đi cứu nạn. 

Có  lẽ  bạn  muốn  hỏi,  đến  khi  chính  mình  bị 

bệnh thì phải làm sao? Xin nói với các vị, nhất định 

bạn sẽ không bị bệnh. Vì sao vậy? Vì phí thuốc men 

bạn bố thí hết rồi. Còn như phí thuốc men của bạn để 

ở một nơi đó, thì nhất định sẽ bị bệnh, không bị bệnh 

thì  tiền  đó  làm  sao  dùng  đây?  Nên  bạn  không  thể 

không bị bệnh, vì bạn muốn chuẩn bị một số tiền cho 

tương lai khi bạn có tai nạn gì thì còn có cái để dùng, 

vậy thì bạn nhất định gặp nạn. 

Phật  pháp  nói  rất  hay   “Tất  cả  pháp  từ  tâm 

 tưởng  sanh” .  Bạn  không  có  bệnh,  nhưng  bạn  nghĩ 

bệnh thì phải bị bệnh, bạn không có nạn, muốn chuẩn 

bị tương lai có nạn, cho nên tai nạn cùng tật bệnh của 

bạn nhất định không thể tránh khỏi. Nếu bạn đem đi 

bố thí hết trong lòng thản nhiên, bạn cũng sẽ không 

gặp nạn, bạn cũng sẽ không bị bệnh, bạn thấy tự tại 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dường nào. Vậy thì tại vì sao không đem nó xả hết? 

Hôm nay đều là giảng cho bạn nghe  “Trồng cái nhân 

 như thế nào, thì bạn sẽ gặt quả báo như thế đó” , nhất 

định  sẽ  không  hề  sai,  không  hề  sai  biệt.  Cho  nên 

chúng  ta  phải  hiểu  được  thay  chúng  sanh  chịu  khổ, 

chúng ta có thực lực, tận hết sức mà làm. 

Đặc biệt là chúng sanh ngày nay, bạn biết khổ 

nạn lớn nhất là gì không? Là không nghe được Phật 

pháp, không có khổ nạn nào lớn hơn so với khổ nạn 

đây (bao gồm ngay trong tất cả chúng sanh khổ nạn). 

Sau khi nghe Phật pháp họ giác ngộ, còn không nghe 

được Phật pháp họ vĩnh viễn mê hoặc điên đảo, ngày 

tháng của họ càng ngày càng khổ, càng mê càng sâu. 

Cho nên hôm nay chúng ta bố thí Phật pháp, đó chính 

là  một  trong  những  điều  thay  chúng  sanh  chịu  khổ 

thù thắng nhất. 

Có  thực  lực  thì  xây  đạo  tràng,  thỉnh  pháp  sư 

giảng kinh nói pháp, giúp đỡ chúng sanh một phương 

này, phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, bạn nói xem 

việc này quan trọng dường nào. 

 Phải làm đạo tràng như thế nào vậy? 

Phải  làm  một  đạo  tràng  mô  phạm,  đạo  tràng 

thúc  đẩy  giáo  dục  của  Phật  Đà,  cái  đạo  tràng  này 

không làm kinh sám, không làm pháp sự, không làm 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





pháp hội. Đạo tràng Tịnh Tông chúng ta, thuần Tịnh 

Tông, buổi tối giảng kinh, ban ngày niệm Phật. 

Có lẽ các vị muốn hỏi: “Đạo tràng như vậy, ở 

nơi  địa  phương  này,  không  có  pháp  hội,  không  có 

pháp sự, thì thu nhập phải làm sao?” 

Nếu như bạn chân thật muốn làm như vậy mà 

bạn bị chết đói, thì chúng ta không cần phải tin Phật, 

vì nếu như vậy thì Phật pháp là giả. Bạn chân thật tu 

hành đúng pháp, không cần phải đi phan duyên một 

người nào, không cần phải đi nịnh bợ một người nào, 

không cần phải  xin tín đồ một  xu nào, nếu như  bạn 

chết  đói  thì  trong  Phật  pháp  có  vị  thần  hộ  pháp  thứ 

nhất là Bồ Tát Vi Đà, Bồ Tát Vi Đà phải bị cách chức 

để điều tra, là thật không phải là giả. 

Cho nên cái đạo tràng này, nhất định Chư Phật 

hộ niệm, Long thiên, Thiện thần bảo hộ. Tuy là bạn 

không  thể  dư  giả,  đó  là  việc  nhất  định,  nhưng  đời 

sống của bạn quyết định không có vấn đề, lương thực 

của  bạn  hết  rồi,  Bồ  Tát  Vi  Đà  sẽ  tìm  một  số  người 

đưa  lương  thực  đến  cho  bạn,  không  thể  để  cho  bạn 

thiếu hụt, không thể để cho bạn đói khát, cũng không 

thể để cho bạn lạnh rét. Chỉ  cần bạn một  lòng niệm 

Phật thì tốt, một lòng làm đạo thì tốt, danh vọng lợi 

dưỡng thảy đều buông bỏ, tâm địa Thanh Tịnh, Bình 

Đẳng, Giác, đó gọi là đạo tràng chánh pháp. 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu các vị có thể xây dựng một đạo tràng như 

vậy,  thì  đó  là  đạo  tràng  mô  phạm.  Không  luận  đạo 

tràng lớn nhỏ, ở trong đó cộng tu, bốn chúng đồng tu 

đều có thể tuân theo sáu phép hoà kính, đạo tràng này 

của  bạn  là  một  đạo  tràng  đệ  nhất  thế  gian,  cái  công 

đức đó thù thắng không gì bằng. 

Vậy  thì  bạn  nên  đem  trong  phước  báo  của 

chính bạn giảm ít đi một phần để xây dựng đạo tràng 

như  vậy,  lễ  thỉnh  pháp  sư  đến  giảng  kinh  nói  pháp, 

lãnh đạo đại chúng niệm Phật, giải hành tương ưng, 

chân thật là thay chúng sanh chịu khổ. 

Cho nên nếu chính bạn có phước thì bạn không 

nên  ở  ngay  trong  đời  này  tận  hưởng  hết  phước  báo 

của  mình,  vì  hưởng  hết  rồi,  đời  sau  sẽ  không  còn 

phước báo nữa. Nếu như bạn hiểu được tu phước như 

vậy thì phước báo đời sau của bạn sẽ không thể nghĩ 

bàn. 

 Thứ năm: “Cần Tu Thiện Căn Cúng Dường” 

Cái điều này là then chốt. Thiện căn chính là tất 

cả thiện pháp từ ở nơi gốc này mà sanh ra, cho nên 

gọi nó là thiện căn. 

 Thiện căn là gì vậy? 

Ở  trên  kinh  Phật  nói  thiện  căn  của  thế  gian 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





pháp  có  ba  điều   “Không  Tham,  Không  Sân,  Không 

 Si”  Chúng ta phải nỗ lực mà tu ba điều này. 

Lật ngược lại là Tham-Sân-Si gọi là ba độc. Ba 

độc  phiền  não,  có  những  thứ  này  thì  thật  bất  an. 

Trong  lòng  của  bạn  có  Tham-Sân-Si,  là  có  ba  độc, 

hiện  tại  chúng  ta  gọi  là  bệnh  độc,  đó  là  bệnh  độc 

nghiêm  trọng  nhất  mà  tất  cả  bệnh  độc  thế  gian  này 

đều không lợi hại bằng thứ này. Vì sao? Bệnh độc thế 

gian  có  nghiêm  trọng  hơn  thì  nhiều  nhất  chỉ  là  chết 

một  mạng  này  mà  thôi,  cái  sinh  mạng  này  của  bạn 

không thể sống nữa, vậy thì có gì đáng sợ đâu, chỉ là 

một việc nhỏ thôi. Nhưng Tham-Sân-Si, cái bệnh độc 

này rất phiền phức. Tham quả báo ở đường ngạ quỷ, 

Sân hận quả báo ở đường địa ngục, Ngu si quả báo ở 

đường súc sanh. Bạn nói xem cái phiền phức này có 

lớn hay không? Đọa ba đường ác này  là bạn  mất  đi 

thân người, không thể có được thân người, đi đến ba 

đường  ác  rồi,  bạn  mới  biết  được  nghiêm  trọng  của 

thứ bệnh độc này. Ba thứ  độc này nếu lật ngược lại 

thì  gọi  là  ba  thiện  căn.  Do  đây  có  thể  biết,  thế  gian 

bao  gồm  tất  cả  ác,  tội  ác,  chính  là  từ  Tham-Sân-Si 

sanh ra, gọi là ba độc, nếu lật ngược lại bao gồm tất 

cả việc thiện thế gian đều là từ “Không Tham, Không 

Sân,  Không  Si”  mà  ra.  Cho  nên  chúng  ta  nhất  định 

phải  đoạn  Tham-Sân-Si.  Cho  nên  Phật  thường  nói: 

 “Cần tu Giới-Định-Huệ, diệt trừ Tham-Sân- Si” . 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vô cùng quan trọng. Tham-Sân-Si ba độc phiền 

não,  nếu  như  bạn  không  thể  khống  chế  được  (Tịnh 

Độ tông tuy là không bảo bạn nhất thiết phải “đoạn”   

phiền não, mà bảo bạn “phục”    phiền não) thì một câu 

A  Di  Đà  Phật  này  có  sức  mạnh  có  thể  áp  chế  được 

Tham-Sân-Si.  Tuy  phiền  não  có  mà  nó  không  thể 

khởi tác dụng. Như vậy mới có thể “Đới nghiệp vãng 

 sanh” . Còn nếu như bạn có thể đem ba độc phiền não 

này  tiêu  trừ  (đoạn),  thì  bạn  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, xin nói với các vị chẳng phải là cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư, mà mức độ thấp nhất cũng là 

cõi Phương Tiện Hữu Dư. Cao hơn thì sao? Thì đến 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm, đi đến bên đó để thành 

Phật thời gian sẽ rất ngắn, không cần thời gian phải 

rất  dài,  thì  liền  có  thể  đến  thế  giới  phương  khác  để 

làm Phật, ở thế giới Cực Lạc tu hành thành tựu, đến 

thế giới phương khác để làm Phật. 

Đồng tu chân thật học Phật đối với đoạn Tham-

Sân-Si  phải  hạ  công  phu,  nhất  định  là  cần  tu  Giới-

Định-Huệ. Nếu như ba cái chữ “Giới-Định-Huệ” này, 

các vị nghe rồi dường như rất mơ hồ, cũng không biết 

được phải bắt tay vào từ chỗ nào. Vậy chúng ta còn 

phải  từ  nơi  trên  đề  kinh  giảng  cho  các  vị  nghe  thì 

tương  đối  dễ  dàng  hiểu  được.  “Giới”  chính  là  tâm 

“Thanh  tịnh”,  “Định”  chính  là  “Bình  đẳng”,  “Huệ” 

chính là “Giác”. Tâm thanh tịnh có thể phá tham, tâm 

bình đẳng có thể phá sân hận, giác có thể phá ngu si. 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Chỉ  cần  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, mỗi giờ mỗi lúc lưu ý, tâm địa thanh tịnh, tâm 

địa bình đẳng, giác mà không mê thì được, đó chính 

là “Cần Tu Thiện Căn Cúng Dường”. 

Cho nên một người niệm Phật, bốn chúng đồng 

tu tu học Tịnh Độ, mỗi niệm đều phải tương ưng với 

Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác, như vậy thì tốt. 

 Thứ sáu: “Bất Xả Bồ Tát Nghiệp Cúng Dường”  

Sự  nghiệp  của  Bồ  Tát  là  gì?  Hiện  tại  các  vị 

không luận là ở nơi một nghề nghiệp nào, chỉ cần bạn 

“giác”  mà  không  “mê”  thì  cái  nghề  nghiệp  đó  của 

bạn, chính là nói cái sự nghiệp hiện tại đang làm đó 

của bạn chính là nghiệp của Bồ Tát. 

Sự nghiệp Bồ Tát cùng sự nghiệp của chúng ta 

không  hề  phân  ra,  là  một  không  phải  hai.  Chúng  ta 

nêu  ra  một  thí  dụ,  chúng  ta  mở  một  cái  tiệm  buôn 

bán,  mỗi  ngày  bạn  ở  trong  tiệm  buôn  bán,  đó  là  sự 

nghiệp của bạn. Trước kia bạn chưa học Phật, bạn mở 

ra  cái  tiệm  này,  mục  đích  là  để  kiếm  tiền,  là  kinh 

doanh,  cái  lợi  này  đều  là  của  riêng  mình.  Hôm  nay 

bạn học Phật rồi, làm Bồ Tát rồi, bạn mở cái tiệm này 

không phải vì chính mình mà vì xã hội, vì đại chúng, 

vì phục vụ xã hội, vì thuận lợi mọi người, không phải 

vì  mục  đích  kiếm  lời  mà  vì  mục  đích  phục  vụ  mọi 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người trong xã hội, vậy cái tiệm đó của bạn chính là 

Bồ Tát nghiệp. 

Nếu  như  chúng  ta  từ  nơi  nghề  nghiệp  này, 

không luận là nghề nghiệp nào, chỉ cần là ta lợi dụng 

cái  nghề  nghiệp  này  để  phục  vụ  xã  hội,  phục  vụ 

chúng sanh, khiến cho tất cả chúng sanh được thuận 

lợi, thì cái sự nghiệp này gọi là Bồ Tát nghiệp. Phật, 

Bồ  Tát  cùng  chúng  sanh  khác  biệt  chính  ngay  chỗ 

này, chính là giữa khoảng một niệm, không có khác 

biệt gì khác. Cho dù chúng ta còn trẻ, khi còn đi học 

ở  trường,  thì  đi  học  chính  là  Bồ  Tát  học  trò.  Người 

học trò này, ở ngay trong quan niệm “ta phải cố gắng 

nỗ lực, phải đem khoá học cho thật tốt, lấy được học 

vị rồi, tương lai từ nơi nghề nghiệp này phát huy cái 

chính mình đã học, vì đại chúng xã hội phục vụ, vì tất 

cả chúng sanh phục vụ, không vì cá nhân chiếm danh 

lợi”, thì họ là học trò Bồ Tát, họ đi học là sự nghiệp 

Bồ Tát. Cho nên các vị phải nên hiểu, sự nghiệp Bồ 

Tát,  chính  ở  ngay  trong  đời  sống  hiện  tại  của  chính 

mình, ở ngay trong nghề nghiệp trước mắt. 

Nếu như bạn là một người chủ gia đình, bạn gìn 

giữ cái gia đình này, thì đó là sự nghiệp của bạn. Bạn có 

thể đem gia đình này, sắp đặt được rất tốt, có điều, có lý, 

có trật tự, làm cho tất cả mọi người trong nhà bạn trải 

qua  được  rất  thoải  mái,  rất  tự  tại,  rất  hoan  hỉ.  Cái  gia 

đình này làm ra tấm gương tốt cho tất cả mọi gia đình, 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





sẽ ảnh hưởng đến người hàng xóm của bạn, ảnh hưởng 

đến trong thôn của bạn, bạn là người chủ Bồ Tát. 

Sự nghiệp của Bồ Tát không cần phải vào trong 

tự  viện,  không  phải  vậy,  chính  ngay  trong  đời  sống 

hiện  tại  của  bạn,  chính  ngay  trong  công  việc  trước 

mắt  của  bạn,  thậm  chí  đến  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật 

(hiện  tại  chúng  ta  gọi  là  thù  đáp)  chỉ  cần  mỗi  niệm 

của bạn, mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì lợi ích 

chúng  sanh,  mỗi  niệm  vì  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh 

giác ngộ, dẫn dắt tất cả chúng sanh học Phật, đều gọi 

là Bồ Tát nghiệp. 

 Thứ bảy: “Bất Ly Bồ Đề Tâm Cúng Dường”  

Trong  bảy  việc  này,  thì  việc  đầu  tiên  và  việc 

cuối cùng là quan trọng nhất, đó là khi vừa mở đầu và 

khi tổng kết. Tâm Bồ Đề là tâm chân thật giác ngộ, 

tâm triệt để giác ngộ. 

Phật  ở  trong  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh”  giảng  tâm  Bồ  Đề  với  chúng  ta: “Thể  của  tâm 

 Bồ Đề, tâm Bồ Đề chính là chân tâm của chính mình, 

 chính là bản tánh của chính mình”.   

Ai  mà  không  có  tâm  Bồ  Đề,  mỗi  mỗi  đều  có 

tâm Bồ Đề, đáng tiếc mê rồi, mê rồi thì không gọi là 

tâm  Bồ  Đề,  còn  giác  ngộ  rồi  thì  cái  tâm  này  gọi  là 

tâm Bồ Đề, chỉ có giác và mê mà thôi. Bạn nhất định 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải giác ngộ, không thể mê hoặc nữa. 

 Thể của tâm Bồ Đề là gì? 

Thể  của  tâm  bồ  đề  là  tâm  chân  thành  đối  với 

người,  với  việc,  với  vật,  nhất  định  phải  dùng  chân 

thành. Không thể dùng tâm hư vọng, phải dùng tâm 

chân  thành,  phải  nói  lời  thành  thật,  không  tự  gạt 

mình, không gạt người. 

Hiện  tại  trong  luật  pháp  của  toàn  thế  giới  đều 

chú trọng đến quyền riêng tư, đó là cá nhân có bí mật, 

không  thể  để  cho  người  biết.  “Bí  mật”  thì  làm  gì  là 

việc  tốt  được,  phải  chân  thành,  hoàn  toàn  phơi  bày, 

không có chút gì bí mật. Các vị phải nên biết bạn có 

bí mật thì bạn sống rất khổ sở, phải thường hay bảo 

mật, vậy thì rất khổ. Người không có bí mật họ sống 

được rất tự tại, rất là thoải mái, không có bí mật, đối 

với  bất  cứ  người  nào  cũng  đều  là  trung  thực,  thành 

thật, quyết định không có che giấu. 

Tôi ở Hoa kỳ có các đồng tu trách tôi: 

- Pháp sư vì sao Ngài không có một chút bí mật 

nào hết vậy. 

Bí  mật  gì  vậy?  Tiền  gởi  ở  trong  ngân  hàng 

chăng? Cái ngân hàng mà tôi gởi tiền, mọi người đều 

biết, không một người nào không biết. Họ nói với tôi: 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





- Việc này không thể để cho người khác biết. 

Tôi nói: 

-  Trái  lại,  tại  vì  sao  không  thể  để  cho  người 

khác  biết?  Số  tiền  đó  cũng  không  phải  của  tôi,  tôi 

cũng sẽ không dùng đến nó, số tiền đó do mọi người 

cúng dường, hiện tại không dùng, đành phải để ngân 

hàng,  lúc  nào  có  việc  dùng  thì  liền  lấy  ra  để  dùng, 

chính tôi từ trước đến giờ không dùng đến. Hiện tại 

số tiền đó chi ra lớn nhất chính là tiền học bổng, còn 

có một số khổ nạn, gặp được những sự việc này, thì 

tôi giúp cho họ.   

Lần trước ở Hồng Kông, pháp sư Minh Tinh là 

học sinh khoá trước của chúng ta, ông nói ông về đến 

quê  hương,  ông  gặp  được  một  học  trò  trẻ  tuổi,  tánh 

tình  học  tập  đều  rất  tốt,  nhưng  trong  nhà  rất  nghèo 

khổ,  không  đủ  tiền  đi  học.  Trong  trường  học  bằng 

lòng  miễn  tạp  phí  học  cho  cậu,  thế  nhưng  sinh hoạt 

phí cậu không có. Tôi hỏi ông ấy: 

- Một tháng sinh hoạt phí phải tốn bao nhiêu tiền? 

- Hai trăm nhân dân tệ. 

Tôi liền bảo với ông ấy: 

- Nên để cho cậu ấy cố gắng đi học, học thẳng 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến đại học, tất cả phí dụng của cậu ấy tôi trả, tôi cho, 

một  thanh  niên  tốt  như  vậy,  chỉ  vì  hoàn  cảnh  sinh 

hoạt  bức  bách  mà  không  thể  đi  học,  thật  đáng  tiếc, 

khi cậu ấy học xong, là một nhân tài của quốc gia, vì 

địa phương tạo phước. 

Cho  nên  chúng  ta  đối  với  người  là  một  mảng 

chân thành, nhất định không có một câu vọng ngữ. 

 Dụng của tâm bồ đề là gì? 

Tâm  chân  thành  khởi  tác  dụng  chính  là  “Thâm 

Tâm” cùng “Đại Bi tâm”. Thâm Tâm là hiếu thiện, hiếu 

đức, tâm Đại bi là giúp cho tất cả chúng sanh, đại từ đại 

bi.  Ở  trong  Tịnh  Tông  chúng  ta  đã  nói  “Hồi  Hướng 

Phát Nguyện Tâm”, tất cả công đức mà chính mình tu 

được, chính mình không cần hưởng thụ, bằng lòng cho 

tất cả chúng sanh hưởng thụ, bạn nói xem có tự tại hay 

không?  An  lạc  dường  nào.  Chúng  ta  xem  thấy  có  rất 

nhiều người trải qua ngày tháng hạnh phúc an vui, đó 

mới là an vui chân thật, hạnh phúc chân thật. 

Đó  là  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền  nói  cho  chúng  ta  nghe  bảy  loại  pháp  cúng 

dường. Chúng ta phải quảng tu, phải dùng tâm chân 

thành mà tu, tận tâm tận lực mà tu, phước báo mà bạn 

có được, cũng giống như  trên quả địa Như Lai  viên 

mãn đến như vậy. 

113 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Thời gian hôm nay hết rồi. A Di Đà Phật. 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 015) 

Vẫn  là  “Hàm  cộng  tuân  tu  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ 

chi  đức” .  [Ðều  cùng  tuân  tu  đức  của  Ðại  Sĩ  Phổ 

Hiền]. 

Lần  này,  chúng  ta  đem  cương  lĩnh  tu  học  của 

Bồ Tát Phổ Hiền, chính là Mười Đại Nguyện Vương 

mà người thông thường hay nói, để giảng nói. Không 

thể  giảng  được  rất  tường  tận,  mà  cũng  chỉ  là  giới 

thiệu khái lược qua. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta đã biết 

được đó là pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền. Hay nói 

cách khác, mỗi một người đều là tu hạnh Phổ Hiền, ở 

nơi đó tu hạnh Phổ Hiền. Cho nên đối với hạnh Phổ 

Hiền, hiện tại nếu như chúng ta làm nhiều một chút 

thì cũng là thời gian để chuẩn bị để khi ta muốn đến 

thế giới Tây Phương Cực Lạc sẽ càng thân thiết, càng 

quen  thuộc,  không  đến  nỗi  quá  xa  lạ.  Không  chỉ  là 

như vậy, nếu như chúng ta ở ngay nơi đây có thể rất 

chăm chỉ, rất nỗ lực y theo kinh giáo mà phụng hành, 

tương lai cầu nguyện vãng sanh cũng nhất định nắm 

chắc phần, không đến nỗi không có lòng tin và tuyệt 

đối càng không thể hỏi: “Tôi tương lai có đọa ác đạo 

hay không”? Vậy thì Phổ Hiền hạnh nguyện đối với 

chúng  ta  mà  nói  sẽ  là  rất  quan  trọng.  Buổi  tối  hôm 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nay sẽ nói với các vị nguyện thứ tư “Sám hối nghiệp 

chướng”. 

 Nguyện thứ tư: “Sám hối nghiệp chướng” 

 Cái gì gọi là nghiệp chướng? 

“Nghiệp”  là  tạo  tác,  không  những  làm  ác  có 

chướng  ngại,  xin  nói  với  các  vị,  làm  thiện  cũng  có 

chướng ngại. Đó  là đạo lý gì  vậy? Làm  ác, quả báo 

của bạn ở ba đường ác: Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh. 

Làm thiện, quả báo của bạn ở ba đường thiện: Trời, 

Người, A Tu La. Tóm lại một câu mà nói, dù bạn có 

làm  thiện  hay  ác  thì  bạn  cũng  không  thể  ra  khỏi  ba 

cõi.  Vậy  chúng  ta  phải  làm  thế  nào  đây?  Phật  dạy 

chúng ta phải tu  “Tịnh nghiệp” . 

 Cái gì gọi là tịnh nghiệp? 

Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện mà không “Chấp 

trước”  chính  là  “tịnh  nghiệp”.  Còn  “chấp  trước”  thì 

cái nghiệp này không “tịnh”, liền sẽ sanh ra chướng 

ngại, cho nên nghiệp là tạo tác. 

Trong  “Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện” 

Phật  nói  với  chúng  ta  rất  hay,  chúng  ta  không  thể 

không  thừa  nhận:   “Chúng  sanh  Diêm  Phù  Đề  khởi 

 tâm động niệm đều là đang tạo tội” . 

Đó là thật, không hề giả. Vì sao vậy? Bạn thử 

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nghĩ xem, có chúng sanh nào khởi tâm động niệm mà 

không đều là vì “Ta”. Nếu vì cái “Ta” này thì phiền 

phức rất lớn, “ta”  chính  là tội, “ta” chính là nghiệp, 

chúng sanh mỗi niệm đều là vì ta. Có lẽ có đồng tu 

mới học, nghe được cách nói này trên Phật kinh cho 

là  không  việc  gì.  Vì  sao?  Vì  từ  xưa  đến  nay  trong 

nước, ngoài nước có người nào mà không vì “Ta”? 

Trong  dân  gian  Trung  Quốc  còn  có  câu  ngạn 

ngữ nói  “Người không vì mình thì trời tru đất diệt” . 

Dường như là khởi tâm động niệm vì “ta”, mọi người 

đều  cho  rằng  đó  là  việc  đương  nhiên,  là  lý  đương 

nhiên.  Làm  gì  mà  lại  có  người  không  vì  “ta”  chứ? 

Không vì ta, vậy còn có thể được xem là người sao? 

Không  sai!  Không  vì  ta,  không  được  xem  là  người. 

Họ là ai? Là Phật, là Bồ Tát, họ không phải là người, 

cho nên khi vừa vì “ta” thì họ là người. Việc này chân 

thật là một chút cũng không sai, vì “ta” thì cõi người, 

sáu cõi họ đều không thể ra khỏi. 

Vì  sao  Phật  phải  nói  cách  nói  này,  chúng  ta 

phải  hiểu  rõ  cái  ý  của  Ngài.  Phật  nói  với  chúng  ta: 

 “Tất cả chúng sanh thật có chân ngã”.  Cái thân này 

là giả thôi, không phải “chân ngã”. Cái giả mới luân 

hồi trong sáu cõi, còn “chân ngã” nhất định không có 

luân  hồi.  Không  những  không  có  luân  hồi  sáu  cõi, 

ngay đến mười pháp giới cũng không có. 

 Vậy “Chân ngã” ở nơi đâu vậy? 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Chân  ngã  ở  nơi  “Pháp  Giới  Nhất  Chân”.  Phật 

liền  có  chân  ngã.  Trong  Đại  kinh  nói:   “Phật  có  ba 

 thân” , mỗi người chúng ta cũng đều có ba thân. Bản 

thể  của  thân  chúng  ta,  chân  thật  là  ta,  là  cái  gì?  Là 

“Pháp thân”. Cho nên trên kinh Phật nói mọi người tu 

hành tu đến trình độ tương đối, bạn liền chứng được 

 “Pháp  thân  thanh  tịnh” ,  Pháp  thân  thanh  tịnh  mới 

thật là ta. 

Trong  Thiền  Tông  thường  nói   “Bản  lai  diện 

 mục  trước  khi  cha  mẹ  sanh  ra”  17.  Cái  bản  lai  diện 

mục trước khi cha mẹ sanh ra đó chính là “Pháp thân 

thanh tịnh”. Còn ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” gọi là 

Tỳ Lô Giá Na Phật. Tỳ Lô Giá Na không phải là một 

người, Tỳ Lô Giá Na là chân ngã của chính chúng ta, 

thân  thật.  Thân  thật  của  chúng  ta  gọi  là  Tỳ  Lô  Giá 

Na. 

Tỳ Lô Giá Na là tiếng Phạn, ý nghĩa của nó là 

“Trùm khắp mọi nơi, không lúc nào không có, không 

nơi nào không có”. 

Nếu  như  ngay  nơi  đây  không  có  “Chân  ngã”, 

thì  cái  “thân  giả”  này  không  thể  hiện  tiền  thật  có. 

“Giả tướng” là nương vào chân ngã mà sanh ra. Cái 

chân ngã này là thể, là tánh, nương vào tánh thể chân 

thật mà hiện tướng, cho nên cái chân ngã này là nhất 

định có. Bởi vì tất cả chúng sanh mê nên mất đi chân 

ngã, mới biến thành phàm phu. Mê mất đi chân ngã, 

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ  là  mê  mất  không phải  thật  đã mất  đi, là mê  mất 

mà thôi, không phải thật đã mất đi, chỉ là mê thôi. Vì 

sao mà mê vậy? Đem cái tướng giả này, từ trong thể 

tánh chân thật hiện ra những cái giả tướng này (trên 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói   “Duy  tâm  sở  hiện”.   Cái 

“tâm” đó là thật, chân tâm chính là chân ngã, chính là 

“Pháp thân”, cái hiện ra là “giả tướng”), bạn liền chấp 

vào cái “giả tướng”. Hư là hư ở ngay chỗ này, hiện ra 

cái  giả  tướng  này,  bạn  không  biết  được  nó  là  giả 

tướng,  bạn  chấp  trước  cái  giả  tướng  này  cho  nó  là 

thật, thế là đem chân tánh bỏ mất đi, đem giả tướng 

xem thành thật, hư  là hư  ở ngay chỗ này.  Bạn phân 

biệt,  chấp  trước,  mới  đem  “Nhất  Chân  pháp  giới” 

chuyển biến thành hoàn cảnh rất phức tạp, biến thành 

mười  pháp  giới,  biến  thành  sáu  cõi,  biến  thành  ba 

đường. Vì sao biến đổi vậy?  “Duy thức sở biến”. 

 Cái gì gọi là Duy thức? 

  

“Thức”, trên “Kinh Hoa Nghiêm” cụ thể nói ra 

cho  chúng  ta  nghe  là  “Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước”, đó chính là “Thức”. 

Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, ba loại này 

hiện  tại  chúng  ta  thảy  đều  có.  Có  vọng  tưởng,  có 

phân  biệt,  có  chấp  trước,  thế  là  cái  pháp  giới  Nhất 

Chân này liền biến thành sáu cõi luân hồi. 

Nếu như trong ba loại này chúng ta đoạn được 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





một loại, tỷ dụ bạn không có “chấp trước” ở trong tất 

cả pháp (thế gian pháp, xuất thế gian pháp), đích thực 

là bạn đều không có chấp trước thì xin nói với các vị, 

bạn  sẽ  không  có  sáu  cõi.  Sáu  cõi  chính  là  do  chấp 

trước biến hiện ra, nên nếu chấp trước không còn nữa 

thì bạn liền siêu việt sáu cõi. 

 Siêu việt sáu cõi bạn ở nơi đâu vậy? 

Bởi vì bạn còn có “Phân biệt”, cho nên còn có 

pháp  giới  bốn  thánh  “Thanh  Văn,     Duyên  giác,  Bồ 

Tát, Phật”. Còn có bốn pháp giới này chính là bạn do 

còn có tâm “Phân biệt”. Tùy mức độ phân biệt nặng 

nhẹ mà biến  hiện  ra.  Nếu tâm phân biệt của bạn rất 

nặng,  vậy  thì  bạn  là  pháp  giới  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác, tâm phân biệt của bạn rất nhẹ, vậy thì bạn chính 

là pháp giới Bồ Tát, pháp giới Phật, mười pháp giới 

là do đây mà ra. 

Nếu  “Phân  biệt”  bạn  cũng  không  còn,  vậy  thì 

siêu việt luôn mười pháp giới, bạn mới có thể  “Phản 

 bổn  hoàn  nguyên,  Phản  phác  qui  chân”  18,  chỗ  này 

gọi là vào pháp giới Nhất Chân. 

Trong pháp giới Nhất Chân, vị thứ của Bồ Tát 

cũng  không  đồng  nhau.  Bạn  xem  trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  nói  41  vị  pháp  thân  Đại  sĩ.  Phật,  Bồ  Tát, 

trình  độ  đó  có  cao  thấp,  phân  thành  41  đẳng  cấp. 

Trong 41 đẳng cấp này từ do đâu mà ra? Từ “Vọng 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tưởng” mà ra. Người trong pháp giới Nhất Chân còn 

có  vọng  tưởng,  thế  nhưng  các  vị  phải  nên  biết,  họ 

không  có  phân  biệt,  họ  không  có  chấp  trước,  nên 

vọng tưởng liền tương đối nhẹ. Vọng tưởng cũng gọi 

là  vô  minh,  vô  minh  chính  là  vọng  tưởng,  vô  minh 

nếu đoạn hết rồi, 41 phẩm vô minh đoạn hết rồi, vậy 

thì  bạn  liền  chứng  được  quả  vị  cứu  cánh  viên  mãn. 

Cứu cánh viên mãn là quả vị gì? Là cái “Chân ngã” 

của  chính  mình  hoàn  toàn  hồi  phục  được  viên  mãn, 

bổn lai diện mục hiện tiền viên mãn, đó chính là Phật 

quả Viên giáo. Viên mãn Phật quả chính là hoàn toàn 

hồi phục bản lai diện mục của chính chúng ta. 

Đến  ngay  chỗ  này chúng  ta  mới  nghĩ  đến,  hai 

câu trên “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói:  “Viên Mãn Bồ 

 Đề, Qui Vô Sở Đắc”  19. 

Viên mãn Bồ Đề là hồi phục bổn lai diện mục 

của  chính  mình  mà  thôi,  tuyệt  nhiên  không  có  một 

chút gì là bạn mới có được, lý sự vốn là như vậy. Do 

đó, Phật  nói  với chúng ta:   “Khởi tâm động niệm có 

 một chữ “ta””.   

“Ta”  chính  là  chấp  trước  kiên  cố.  Chỉ  cần  có 

cái chấp trước này thì bạn không thể ra khỏi ba cõi, 

không thể ra khỏi luân hồi, cho nên đó là tội, đó là ác. 

Có  “ta”  chính  là  tội,  chính  là  ác,  huống  hồ  tất  cả 

chúng sanh còn có chấp trước nghiêm trọng cái “của 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ta”, đó là mê đã quá nặng. 

 Phiền não chướng là gì? 

Bạn  chấp  trước  cái  thân  này  là  ta  thì  đã  đủ 

phiền não rồi, còn có thêm chấp trước cái “của ta”. 

Nào đó là cái  nhà  của tôi, tôi  là sở  hữu, đó là 

tiền của của tôi, đó là quyến thuộc của tôi, còn khi đã 

xuất gia thì đó là đạo tràng của tôi, bạn nói  xem có 

đáng lo hay không? Vậy thì phiền não thật to lớn, cái 

thân  này  kéo  theo  một  đống  to,  có  kéo  cũng  kéo 

không  nổi,  vậy  bạn  còn  có  thể  ra  khỏi  được  ba  cõi 

sao?  A  Di  Đà  Phật  có  từ  bi  muốn  kéo  bạn  đến  Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, nhưng những thứ mà bạn 

kéo  ở  phía  sau  quá  nặng,  Phật  cũng  kéo  không  nổi, 

cho  nên  Phật  dạy  chúng  ta  phải  nên  xả,  phải  buông 

bỏ, phải bố thí, phải xả. 

Xả, trước tiên xả hết cái ta sở hữu, ta sở hữu là 

vật ở ngoài thân, trước tiên đem nó xả hết. Sau đó lại 

đem chấp trước của ta xả hết, vậy thì bạn ở trên đạo 

Bồ đề liền không có chướng ngại. Cho nên mới nói: 

 “Khởi tâm động niệm, đều là đang tạo tội”. 

Đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Ngàn  vạn  lần 

không nên bị  những  thứ huyễn tướng này, bị  những 

thứ giả có này lừa gạt. Bạn có thể đem chân tướng sự 

thật  này,  thấy  tường  tận,  thấy  thấu  đáo,  đó  gọi  là 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Nhìn thấu”. 

Thế nhưng sự thật là phàm phu chúng ta từ vô 

thỉ kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp bị mê ngay trong 

những giả tướng này, chúng ta phải luân hồi sáu cõi, 

số  lần  thật  không  thể  tính  đếm,  thật  là  vô  lượng  vô 

biên số lần, cho nên tập khí vô cùng sâu. Phiền não 

không  phải  ngay  đời  này  mà  nhiều  đời  nhiều  kiếp 

mang đến đây, tập khí mang đến đây, vậy thì liền biết 

được nghiệp  chướng nặng. Cho nên Phật  dạy  chúng 

ta phải tu pháp sám hối, phải tiêu trừ nghiệp chướng. 

Bản  thân  phiền  não  là  chướng  ngại,  chướng 

ngại “Niết Bàn”, nên gọi đó là “Phiền não chướng”. 

“Sở tri” cũng là chướng ngại, chướng ngại “Bồ Đề”, 

đó  là danh từ  thuật  ngữ  Phật  học,  vẫn  còn  phải  giải 

thích cắt nghĩa ra, bạn mới có thể tường tận, mới có 

thể thấu hiểu. 

 Cái gì gọi là Niết Bàn? 

Niết  Bàn  là  tiếng  Phạn,  ý  nghĩa  là   “Bất  sanh 

 bất diệt”  20. Các vị phải nên biết, chính chúng ta vốn 

dĩ  là  không  sanh  không  diệt,  thế  nhưng  hiện  tại  có 

sanh có diệt là vì sao? Bởi vì bạn có thứ làm chướng 

ngại mất đi bất sanh bất diệt của Niết Bàn. Bất sanh 

bất diệt biến thành sanh diệt, đây là rất bất hạnh. Tất 

cả phàm phu có sanh diệt, có sanh tử, chính là do họ 

có  phiền  não,  còn  nếu  phiền  não  đoạn  hết  rồi  thì 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





không  còn  sanh  diệt,  hay  nói  cách  khác  không  còn 

sanh tử nữa, vì vốn dĩ không sanh không tử. Vốn dĩ 

không có sanh tử, cái đạo lý này rất sâu rất rộng, cái 

hiện tượng này thì vô cùng vi tế. 

 Sở tri chướng là gì? 

Dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  chính  là  “kiến  giải”, 

chính là bạn có “tri”, có “kiến”. Nếu nói thô một chút 

chính là bạn có tư tưởng, bạn có kiến giải. 

Cái thứ này thì phiền phức, có những thứ này, 

làm cho trí tuệ Bát Nhã đầy đủ trong tự tánh của bạn 

bị chướng ngại mất. 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói:   “Tất  cả  chúng 

 sanh đều có trí tuệ đức tướng Như Lai”. 

“Đức  tướng”  chính  là  Đại  Niết  Bàn,  không 

sanh không diệt là Đức tướng. Chúng ta có tư tưởng, 

có kiến giải thì hỏng rồi, trí tuệ Bát Nhã của chúng ta 

không  còn,  bị  nó  chướng  ngại  mất,  làm  cho  trí  tuệ 

Bát Nhã bị vặn cong đi, bị biến chất. Biến thành cái 

gì  vậy?  Biến  thành  “Tà  tri  tà  kiến”,  tư  tưởng,  kiến 

giải hoàn toàn trái ngược với chân tướng sự thật nên 

biến thành ra thứ này. Bởi vì có thị phi, nhân ngã, có 

Tham-Sân-Si-Mạn,  làm  cho  “Đức  tướng”  biến  thành 

sanh  tử  luân  hồi,  biến  thành  tướng  chúng  sanh  của 

mười pháp giới. 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái  sự  thật  này  nếu  không  phải  Thế  Tôn  xuất 

thế,  ai  biết  được?  Ai  có  thể  đem  sự  việc  này  nói  ra 

được rõ ràng, nói được tường tận. Tất cả các nhà tôn 

giáo, nhà triết học, nhà khoa học thế gian, đều không 

cách gì vì chúng ta nói rõ cái chân tướng sự thật này. 

Cảm  được  Thế  Tôn  xuất  hiện  ở  thế  gian  này  của 

chúng  ta,  đem  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  vì 

chúng ta nói rõ. 

Sau khi chúng ta nghe rồi, bỗng nhiên hiểu ra. 

Vậy thì vấn đề then chốt hiện tại là làm thế nào hồi 

phục lại  “Bổn lai diện mục”  của chúng ta? Làm thế 

nào hồi phục  “Trí tuệ, Đức tướng”  của chúng ta viên 

mãn? Học Phật, quan trọng là học chính là vì cái việc 

này, không phải vì thứ khác. 

Hạnh Phổ Hiền là “Hành pháp” cứu cánh viên 

mãn. Hành pháp là phương pháp tu hành, hành pháp 

dùng lời hiện tại của chúng ta mà nói là phương pháp 

sinh hoạt, Ngài nêu ra mười cương lĩnh. 

Phía  trước  chúng  ta  đã  từng  nói  qua   “Lễ 

 kính” , phải tu lễ kính đối với tất cả chúng sanh, đối 

với người, với việc, với vật, phải có tâm thành kính, 

phải giữ lễ. 

Khoá mục thứ hai, phải biết  “Tán thán” , phàm 

hễ tương ưng với tánh đức chúng ta tán thán, không 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





tương  ưng  với  tánh  đức  không  tán  thán.  53  vị  đồng 

tham  ở  trong  “Hoa  Nghiêm”  có  thí  dụ  rõ  ràng  dạy 

bảo chúng ta. 

Thứ ba, buổi tối hôm qua đã nói qua với các vị 

 “Quảng  tu  cúng  dường” ,  cái  điều  này  nói  hai  giờ 

đồng hồ cũng chỉ là lược nói. Nếu như giảng với các 

vị về bố thí cúng dường mà nói tỉ mỉ thì năng lực của 

tôi có thể giảng điều này một năm, chỉ giảng cho bạn 

nghe thứ này. 

Kinh văn giảng về bố thí cúng dường ở chỗ nào 

vậy?  Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Chương  thứ  sáu 

“Hồi Hướng”, giảng cho chúng ta nghe về bố thí, tài 

bố thí, pháp bố thí, vô uý bố thí, giảng nói hơn một 

trăm  loại,  một  loại  giảng  ba  ngày,  thì  chẳng  phải 

giảng một năm sao, vậy làm gì là giả được? 

Chúng ta thật sự là không hiểu, ngày ngày đọc 

kinh đầy mồm lướt qua, cho nên tu hành không biết 

phải  bắt  tay  vào  từ  đâu,  rồi  cho  rằng  chính  mình  tu 

hành không tệ, nhưng trên thực tế cách với tiêu chuẩn 

Phật đã nói rất xa. Cái khoa này ngày hôm nay cũng 

rất là quan trọng, nghiệp chướng tập khí của chúng ta 

thực  tế  ra  mà  nói  quá  nặng,  chính  mình  phải  thừa 

nhận, bạn phải chính mình khẳng định thì bạn mới có 

thể thay đổi. 

Thay  đổi  thì  công  đức  thù  thắng,  ngay  đến 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thánh  nhân  thế  gian  chúng  ta  thường  nói: “Nhân  phi 

 thánh hiền, thục năng vô quá, quá nhi năng cải, thiện 

 mạc đại yên”  21, chư Phật, Bồ Tát đều tán thán. Vì sao 

vậy? Bản thân chư Phật, Bồ Tát, trước khi các Ngài 

chưa thành Phật, Ngài cũng có cả một đống lỗi lầm, 

các Ngài có thể thay đổi thành Bồ Tát, thành Phật, về 

trước các Ngài được những cổ Phật đó tán thán. Ngày 

nay chúng ta cũng có thể thay đổi, tự làm mới, đoạn 

ác tu thiện, thì tất cả chư Phật, Bồ Tát đều sẽ tán thán 

chúng  ta  đó  mà.  Thay  đổi  là  khoá  mục  tu  hành  rất 

quan trọng. Nghiệp chướng, ý nghĩa của hai chữ này, 

chỉ lược nói qua. 

 Làm thế nào sám trừ nghiệp chướng? 

Sám hối! Sám là tiếng Phạn, dịch âm là “Sám 

ma”. Người Trung Quốc thích đơn giản nên bỏ đi cái 

âm đuôi, cho nên chỉ dùng một âm là “Sám”. Trong 

văn  tự  Trung  Quốc  có  một  chữ  ý  nghĩa  rất  gần  với 

chỗ này là chữ “hối”. Hối là hối quá, cho nên pháp sư 

dịch  kinh  liền đem  hai  chữ  này hợp lại gọi  là “Sám 

Hối”.  Cái  danh  từ  này  trong  Phật  kinh  gọi  là  Phạn 

Hoa  hợp  dịch,  cái  chữ  trước  là  tiếng  Phạn,  cái  chữ 

sau là chữ Trung Quốc, Phạn Hoa hợp dịch. 

Ý  nghĩa  của  chữ  “Sám”  là  chính  mình  có  lỗi 

lầm, có thể  có dũng khí nói với mọi  người, “Tôi  đã 

làm ra những việc xấu ác gì đó”, dám nói ra được, có 

cái dũng khí này, đó là Sám. 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Còn ý nghĩa của chữ Hối này của Trung Quốc 

là “Sau không làm nữa”, về trước tạo ra lỗi lầm là đã 

làm  qua  rồi,  về  sau  tuyệt  đối  sẽ  không  tái  phạm  lỗi 

lầm  giống  như  vậy.  Chính  là  như  nhà  Nho  đã  nói: 

 “Sai bất nhị quá” . Lỗi chỉ có một lần, không có lần 

thứ hai, lần thứ hai là phải sửa đổi lại, thay đổi tự làm 

mới, đây gọi là chân thật Sám Hối. 

Ngày nay có rất nhiều đồng tu học Phật, nghe 

đến cái danh từ “Phổ Hiền Hạnh Nguyện”, “Sám Trừ 

Nghiệp  chướng”  liền  nghĩ  đến  việc  gì?  Lạy  Lương 

Hoàng Sám, lạy Thủy Sám, mở đàn Thủy Lục, liền đi 

làm  những  việc  này,  cũng  có  người  ở  trong  nhà  lạy 

Đại  Bi  Sám,  lạy  Tịnh  Độ  Sám,  Hoa  Nghiêm  Sám, 

Pháp Hoa Sám, thật nhiều, quá nhiều, quá nhiều. Vậy 

cái tội của bạn có thể sám trừ hết hay không? Giả như 

vừa lạy Lương Hoàng Sám thì tội liền được Sám trừ, 

vậy thì rất hữu hiệu, còn nếu như sau khi lạy rồi vẫn 

không thể sám trừ, vậy thì bạn liền có vấn đề. 

Vấn  đề  không  phải  là  sai  ở  nơi  phương  pháp, 

Lương Hoàng Sám không sai, Thủy Sám cũng không 

sai, bao gồm tất cả những sám nghi, đều là của tổ sư 

đại đức xưa căn cứ kinh giáo mà biên soạn ra đều là 

tinh hoa trong kinh giáo thì làm gì sai chứ! Sai ở chỗ 

nào vậy? Sai ở chúng ta không hiểu được cái ý này, 

không  rõ  pháp  này,  chỉ  là  đem  sám  nghi  chiếu  theo 

đó  đọc  lướt  qua,  vậy  thì  không  ích  gì.  Nếu  đọc  qua 

thôi  người  xưa  nói:   “Đau  mồm  rất  họng  cũng  chỉ 

128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 uổng công” . 

Ta  một  mặt  tụng,  một  mặt  dập  đầu,  dập  đầu 

một ngày dập một vạn cái, người xưa có một thí dụ 

giống như đang giã gạo, việc này như là giã gạo vậy, 

cũng không thay đổi gì, không hữu dụng. 

 Vậy phải sám như thế nào? 

Phải “Tùy văn nhập quán”.  Tùy theo kinh văn, 

đem quan niệm sai lầm, tư tưởng sai lầm của bạn thay 

đổi lại, vậy thì được, đó là thật Sám hối. Người xưa 

nói với chúng ta sám trừ nghiệp chướng có ba loại. 

 Loại thứ nhất là “Phục nghiệp sám”. 

Chúng ta có thể đè tội nghiệp của mình xuống. 

Việc này tương đối là làm được dễ dàng. Thực tế mà 

nói  ngày  nay  chúng  ta  niệm  câu  Phật  hiệu  này,  trì 

danh  niệm  Phật,  các  vị  phải  nên  biết,  mỗi  câu  mỗi 

chữ đều là “Phục nghiệp sám”. 

Nếu  lấy  giáo  nghĩa  để  giảng,  bao  gồm  tất  cả 

pháp  môn  đều  là  sám  hối  môn.  Hai  chữ  “Sám  hối” 

này hàm nhiếp tất cả pháp môn tu học của Phật pháp, 

chỉ là phương thức sám hối không như nhau, còn như 

phương  hướng,  nguyên  lý,  nguyên  tắc  đều  là  giống 

nhau. 

Phương pháp chúng ta dùng là “Niệm Phật” để 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





tu pháp sám hối. Câu Phật hiệu này, Bồ Tát Đại Thế 

Chí dạy chúng ta niệm như thế nào vậy? Bồ Tát nói 

với  chúng  ta  phương  pháp  niệm  Phật:   “Thâu  nhiếp 

 lục căn, tịnh niệm tương tục”  22 .  Chúng ta biết chưa? 

Vậy phải đi làm, bạn niệm câu Phật hiệu như thế này 

thì  công  phu  liền  tiến  bộ,  liền  có  thể  “Hàng  phục 

được nghiệp chướng” của bạn. 

Hàng  phục  được  nghiệp  chướng  thì  “Đới 

nghiệp” (mang nghiệp) vãng sanh. Đạo lý chính ngay 

chỗ này. Nếu như không thể “Hàng phục được nghiệp 

chướng” của bạn, bạn niệm câu Phật hiệu này không 

thể vãng sanh, người xưa gọi là:  “Bạn một ngày niệm 

 mười vạn câu Phật hiệu, đau mồm rát họng cũng chỉ 

 uổng công”  không thể vãng sanh. 

Vì  sao  vậy?  Bạn  không  thể  hàng  phục  được 

phiền não. Mang nghiệp chỉ có thể mang được nghiệp 

cũ,  không  mang  nghiệp  mới.  Không  thể  nói  rằng 

“mang  nghiệp”  nên  không  cần  lo,  nếu  cho  rằng  ta 

ngày  ngày  tạo  nghiệp,  rồi  hết  thảy  đều  có  thể  mang 

đi, làm gì có loại đạo lý này? Nghiệp quá khứ tạo có 

thể mang đi, nghiệp hiện tại tạo không thể mang đi, 

phải hiểu được cái đạo lý này. 

Công  phu  Phật  hiệu  của  bạn,  nếu  có  thể  hàng 

phục  được  phiền  não,  ở  trong  pháp  môn  niệm  Phật 

của chúng ta nói:  “Công Phu thành khối”.  Công phu 

thành  khối  chính  là  đem  câu  Phật  hiệu  này  có  thể 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hàng  phục  được  phiền  não.  Phiền  não  có  thể  chưa 

đoạn nhưng làm cho nó không khởi tác dụng, không 

khởi hiện hành, đó là thật dụng công, thật niệm Phật. 

Mọi  người  nên  biết,  khi  trong  lòng  bạn  phiền 

não vừa khởi lên, vì sao khởi lên, vừa xem thấy việc 

vừa  lòng  liền  khởi  lên  tham  ái,  tâm  tham  khởi  lên, 

liền “A Di Đà Phật!”, làm cho tâm tham bị đè xuống, 

“A Di Đà Phật”, tâm tham lại bị đè xuống, nó không 

khởi  được  tác  dụng,  đó  gọi  là  công  phu;  Gặp  phải 

những việc không vừa mắt, phiền  não liền khởi lên, 

tâm sân hận khởi lên, “A Di Đà Phật!!!”, lại đè tâm 

sân hận xuống, lại “A Di Đà  Phật! A  Di Đà Phật!”, 

luôn  luôn  đè  nó  xuống,  quyết  không  để  nó  khởi  tác 

dụng, đây gọi là niệm Phật. 

Niệm Phật không phải là xướng ca, hát để cho 

A Di Đà Phật nghe, không phải vậy đâu. Do đây có 

thể biết ngay khi trong tâm bạn một niệm không sanh, 

thì có thể không cần niệm Phật, vì tâm của bạn thanh 

tịnh. Còn như tâm vừa mới động, vội vàng niệm “A 

Di  Đà  Phật!!!!”,  làm  cho  phiền  não  tập  khí  của  bạn 

“Hỉ, Nộ, Ai, Lạc, Ái, Ố, Dục”23 thảy đều bị đè xuống, 

không  để  nó  khởi  tác  dụng,  con  người  này  gọi  là 

người  niệm  Phật.  Đây  chính  là  phương  pháp   “Sám 

 trừ nghiệp chướng hàng phục phiền não” , không thể 

để nó khởi tác dụng. 

Tịnh  Tông  chúng  ta  như  vậy,  pháp  môn  nào 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





không  là  như  vậy.  Trong  nhà  Phật  thường  nói 

 “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm” . “Niệm” ở 

đây  chính  là  phiền  não  khởi  hiện  hành,  phiền  não 

khởi hiện  hành, không sợ. Vì sao không sợ? Vì bạn 

nhất định sẽ khởi hiện hành, còn nếu bạn không khởi 

hiện hành, vậy thì bạn chính là Phật Bồ Tát tái lai, thì 

bạn  làm  gì  là  phàm  phu,  là  phàm  phu  nhất  định  sẽ 

khởi hiện hành. 

Vấn đề là bạn phải  giác được nhanh. Giác rồi, 

giác thì đối trị mê, cái giác này chính là đại biểu pháp 

môn công phu tiến bộ, công phu niệm Phật của chúng 

ta. Giác chính là câu Phật hiệu có thể đề khởi ở ngay 

nơi cửa ải quan trọng, Phật hiệu đề khởi lên làm cho 

phiền  não  bị  chế  phục.  Rất  quan  trọng,  mọi  người 

phải  biết  niệm  như  vậy.  Cái  công  phu  này  dùng lâu 

rồi thì sanh ra sức mạnh thì liền được Nhất Tâm Bất 

Loạn. 

Nhất Tâm Bất Loạn công phu sâu cạn cao thấp 

rất nhiều, có  Lý Nhất Tâm, Sự Nhất Tâm. 

 Sự nhất tâm bất loạn:  

Tiểu thừa Tứ quả Tứ hướng đều là thuộc về Sự 

Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Vậy  thì  bạn  liền  biết  được  Sự 

Nhất Tâm Bất Loạn chí ít có đến tám đẳng cấp “Tứ 

quả, Tứ hướng” có tám đẳng cấp. Nếu như theo cách 

nói của Viên giáo Bồ Tát,  Sự nhất tâm đó chính là Bồ 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tát Thập Tín Vị, từ sơ phát tâm đến Thập tín thì có 

đến  mười  đẳng  cấp,  công  phu  sâu  cạn  khác  biệt 

không như nhau. 

 Lý nhất tâm bất loạn:  

Đẳng cấp càng cao. Lý nhất tâm là 41 vị pháp 

thân  Đại  sĩ,  hay  nói  cách  khác  Lý  nhất  tâm  có  41 

đẳng  cấp  trình  độ  cạn  sâu  không  đồng  nhau,  không 

phải  đơn  giản  như  vậy.  Đồng  thời  chứng  được  Lý 

Nhất Tâm Bất  Loạn có người là Bồ Tát  Sơ trụ (bậc 

11),  Bồ  tát  thập  trụ  vị  (bậc  20)…không  như  nhau. 

Cũng  như  chứng  được  Sự  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  có 

người là Bồ Tát Sơ tín vị (bậc 1), có người là Bồ Tát 

thập tín vị bậc 10), cũng không như nhau. 

Do  đây  có  thể  biết,  công  phu  thành  khối  mỗi 

một  người  chúng  ta  cũng  sẽ  cạn  sâu  không  đồng 

nhau,  cho  nên  trong  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  mới 

có  ba  bậc  chín  phẩm,  nếu  bạn  không  làm  đến  được 

trình độ như vậy, thì bạn không thể vãng sanh. Đó là 

việc chúng ta không thể không biết. 

 Loại thứ hai là “Chuyển nghiệp sám”. 

Đó là một loại người rất thông minh, họ có thể 

đem tư tưởng ý niệm của họ chuyển đổi lại,  “Chuyển 

 phàm thành thánh”. 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Việc  này  rất  vi  diệu,  hiệu  quả  rất  thù  thắng. 

Cách chuyển như thế nào vậy? Chúng ta cũng đã có 

mấy lần nói đến. Bạn thấy từ trước đến nay chúng ta 

chẳng phải là khởi tâm động niệm đều vì chính mình 

sao? Đều vì lợi ích của chính mình, vì danh vọng lợi 

dưỡng của chính mình, “Chấp trước” kiên cố. 

Hiện  tại  nghe  Phật  pháp  thấu  hiểu  rồi,  quan 

niệm ý nghĩ của chúng ta phải thay đổi, từ nay về sau 

ta không còn vì chính mình nữa, mỗi niệm vì chúng 

sanh,  mỗi  niệm  vì  Phật  pháp.  Nghĩ  là  như  vậy,  làm 

cũng là như vậy, lời nói việc làm của chúng ta, đều vì 

xã hội, đều vì chúng sanh. Bạn thấy chuyển đổi rồi, 

đây chính là chuyển phàm thành thánh, hiệu quả này 

thì vô cùng to lớn. 

Vốn dĩ chúng ta ngày ngày tạo ra ác nghiệp đều 

là vì tự tư, tự lợi, đều là vì lợi mình, hại người, làm 

những  việc  như  vậy  thì  tương  lai  ắt  đọa  đường  ác. 

Hiện tại ý niệm vừa chuyển thì quyết định không vào 

ác đạo. Vì sao vậy? Cái duyên ác đạo đã cắt. Duyên 

của  ba  ác  đạo  là  Tham,  Sân,  Si,  nếu  Tham-Sân-Si 

không còn nữa, phải  quấy nhân ngã không còn nữa, 

vì xã hội, vì đại chúng, vì chúng sanh thì cái duyên ác 

đạo đã cắt, tương lai  quyết  định  không đọa vào tam 

ác đạo. Trong  “Tứ Thư”  nói  “Hy sinh phụng hiến, xả 

 mình vì người” . Cho nên khi vừa chuyển đổi, chuyển 

không  chỉ  là  chuyển  ba  đường,  chuyển  sáu  cõi,  mà 

trực tiếp vào con đường thánh nhân, siêu phàm nhập 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thánh,  đây  là  một  loại  sám  pháp,  đó  là  chuyển  đổi 

nghiệp sám. 

 Loại thứ ba là “Tiêu trừ hết tội nghiệp”. 

Thế  nhưng  pháp  sám  hối  cứu  cánh,  nhất  định 

phải tiêu trừ hết tội nghiệp, diệt nghiệp đó mới gọi là 

cứu cánh. Có thể diệt hết hay không? Có thể! Vì sao 

vậy? Ở trên kinh Phật có một thí dụ, tội nghiệp đã tạo 

từ vô lượng kiếp, giống như một gian phòng tối, như 

căn  nhà  tối,  bên  trong  là  tối  đen,  tuy  là  phòng  tối 

ngàn năm, nhưng chúng ta đốt lên một ngọn đèn thì 

liền  chiếu  sáng  nó,  bóng  tối  liền  không  còn.  Dùng 

“bóng tối” thí dụ cho “tội nghiệp”, “đèn” thí dụ cho 

“trí tuệ”. 

Do đây có thể biết “huệ” có thể phá tội nghiệp. 

Như  vậy  “định”  có  thể  “phục  nghiệp”,  có  thể  hàng 

phục tội nghiệp, “huệ” có thể “phá tội nghiệp”. 

Do đây có thể biết tu học của chúng ta, nương 

“giới”  sanh  “định”,  do  “định”  khai  “huệ”.  Vậy  thì 

đúng.  Cho  nên  trì  giới  nếu  như  không  thể  được 

“định”  thì  việc  trì  giới  đó  là  phước,  phước  báo  hữu 

lậu của thế gian mà không thể chuyển nghiệp, không 

thể  diệt  tội.  Không  những  là  không  thể  diệt  tội,  mà 

“phục tội” cũng không phục được. Việc này nhất định 

phải nên hiểu, “giới” phải được “định” thì có giới này 

công đức, giới không thể được định thì cái giới này là 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phước đức, không phải công đức. Cho nên trì giới có 

phước  đức,  có  công  đức,  họ  được  định  thì  có  công 

đức,  công  đức  có  thể  thoát  sanh  tử,  ra  khỏi  ba  cõi, 

phước đức không thể. 

Vì sao có một loại người trì giới như vậy nhưng 

họ  không  thể  thành  tựu  được  công  đức?  Vì  họ  vẫn 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Chính  mình  trì 

giới được rất nghiêm, rất thanh tịnh, hiếm thấy, mọi 

người đều tán thán là một việc tốt, thế nhưng họ vẫn 

có phiền não. Vì sao phiền não? Xem thấy người kia 

phá giới, người nọ không giữ giới, họ còn có những 

phân  biệt  này.  Những  phân  biệt  này  liền  làm  cho 

công đức trì giới của họ bị mất hết, họ làm sao có thể 

được định. 

Cho  nên  Lục  tổ  Đại  sư  Huệ  Năng nói  ở  trong 

“Đàn Kinh” rất hay:  “Nếu người chân chính tu hành, 

 thì không thấy lỗi thế gian” . Người chân thật tu hành 

trì  giới  không  thấy  lỗi  thế  gian.  Người  thế  gian  đã 

phạm  rất  nhiều  lỗi  lầm,  giả  như  nếu  họ  thật  không 

thấy  thì  họ  chẳng  phải  biến  thành  người  mất  trí  rồi 

sao.  Vậy  vì  sao  gọi  là  không  thấy?  “Thấy”  như 

“không thấy”, quyết không để ở trong lòng là một cái 

ý này. Người tu hành luôn là thông minh hơn người 

không  tu  hành  thì  làm  sao  có  thể  tu  thành  mất  trí? 

Làm  gì  có  loại  đạo  lý  này.  Thấy  như  không  thấy, 

không  để  ở  trong lòng, đó  gọi  là không  thấy  lỗi  thế 

gian. 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phía sau đại sư còn nói rất rõ ràng:   “Nếu thấy 

 lỗi  của  người,  là  lỗi  ở  nơi  mình”.  Nếu  bạn  thấy  lỗi 

lầm của người khác, bạn liền đem lỗi lầm của người 

khác để ở trong lòng, dính ở trên miệng, thường hay 

nói cái lỗi lầm này, thì Đại sư nói lỗi lầm đó chính ở 

nơi bạn. “Trái” là hạ thấp xuống, bạn đã đoạ lạc rồi, 

đã  rơi  xuống  thấp,  vì  vào  thời  xưa  thường  hay  nói 

“Bên phải là lên cao, bên trái là xuống thấp”. Chúng 

ta lên giảng đài phải từ bên phải mà lên, còn xuống 

khỏi giảng đài thì từ phía bên trái là bạn đã hạ xuống, 

cái ý chính là như vậy. 

Lục Tổ, Ngài lại nói:  “Người lỗi ta không lỗi, 

 ta lỗi tự có lỗi” . Họ làm ra lỗi lầm là không phải, ta 

không  thể  giống  như  họ,  ta  không  lỗi, ta  không  sai, 

nếu như ta cũng làm như họ, vậy chính mình dù giới 

luật có nghiêm hơn, nhưng còn phải phê bình người 

khác,  còn  xem  thường  người  khác,  nói  lỗi  lầm  của 

người khác, thì chính ta liền có lỗi lầm. Chỗ này Lục 

tổ nói rất hay, chân thật là nhắc nhở chúng ta. Chúng 

ta chính mình phải tu hành, thành tựu công đức, phải 

chân  thật  sám  trừ  nghiệp  chướng,  bạn  không  hiểu 

được cái đạo lý này, thì bạn làm sao được. 

Chúng ta xem thấy trong lịch sử, vào thời đại nhà 

Đường, tổ sư sáng lập Luật tông Trung Quốc là Luật sư 

Đạo Tuyên ở núi Chung Nam. Có ai sánh bằng? Không 

chỉ người thời đó tôn kính Ngài, tán thán Ngài, mãi đến 

ngày hôm nay, nhắc đến Luật Sư Đạo Tuyên, có ai mà 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





không  khởi  lên  tâm  cung  kính.  Ngài  trì  giới  rất  tinh 

nghiêm thanh tịnh, cảm được thiên nhân cúng dường. 

Ngài  nửa  ngày  ăn  một  bữa,  buổi  cơm  trưa  của  Ngài, 

thiên  nhân  đưa  cơm  đến  để  cúng  dường  Ngài,  Ngài 

không  cần  phải  đi  khất  thực,  phước  báo  lớn  đến  như 

vậy. Có một hôm, Đại sư Khuy Cơ đi ngang qua núi 

Chung  Nam,  cũng  rất  là  ngưỡng  mộ  Luật  Sư  Đạo 

Tuyên, liền  thuận tiện đến thăm  Luật Sư  Đạo  Tuyên. 

Luật  Sư  Đạo  Tuyên  nghe  Đại  sư  Khuy  Cơ  đến  thăm 

Ngài, Ngài liền nghĩ đến cần phải hiển lộ một chút để 

Đại sư Khuy Cơ thấy, bởi vì nghe nói Đại sư Khuy Cơ 

rất  kém  đối  với  việc  giữ  giới.  Đại  sư  Khuy  Cơ,  ông 

sanh ra trong một nhà giàu có, chú của ông là Úy Trì 

Kính Đức, là đại tướng của Đường Thái Tông, sanh ra 

từ  hào  môn  quý  tộc.  Khi  ông  xuất  gia  nghe  nói  gọi 

Ngài là “Tam Xa Hoà Thượng”. Vì sao? Đại sư Huyền 

Trang tìm ông, khuyên ông xuất gia, ông đưa ra ba điều 

kiện với  Ngài  Huyền Trang, ông xuất gia  cũng được, 

thế nhưng ông phải hưởng thụ. Pháp sư Huyền Trang 

nói: 

- Ông muốn hưởng thụ gì? 

Ông nói: 

-  Việc  thứ  nhất  tôi  thích  đọc  sách,  tôi  muốn 

mang theo một xe sách để đi xuất gia. 

- Được! Không vấn đề gì. 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



-  Việc  thứ  hai,  hưởng  thụ  trên  vật  chất  cũng 

không  thể  thiếu  kém,  tôi  muốn  mang  theo  một  xe 

vàng ròng. 

- Được! Cũng không hề gì! 

-  Tôi  phải  có  mỹ  nữ  hầu  hạ  tôi,  tôi  còn  phải 

mang theo một xe mỹ nữ. 

Đại sư Huyền Trang đều đáp ứng hết mọi thứ, 

cho nên người ta gọi ông là Tam Xa Pháp sư. Đó là 

đối với việc trì giới không có được nghiêm khắc như 

vậy.  Cho  nên  Luật  Sư  Đạo  Tuyên  cho  rằng  Đại  sư 

Khuy Cơ học vấn tốt, có biện tài, thế nhưng giới luật 

thì không được, vậy thì hôm nay phải biểu diễn một 

chút để cho ông ấy xem. Biểu diễn cái gì? Biểu diễn 

cho Đại sư Khuy Cơ thấy rằng buổi trưa thiên nhân sẽ 

đưa  cơm  đến  cúng  dường  cho  ta,  việc  này  thì  rất  là 

hiếm  lạ.  Thế  là  Đại  sư  Khuy  Cơ  lên  trên  núi  ngồi, 

ngồi  đến  giữa  trưa,  thiên  nhân  ngày  hôm  đó  không 

đưa cơm cúng dường đến. Luật sư Đạo Tuyên rất thất 

vọng,  vốn  dĩ  muốn  biểu  diễn  một  chút  để  cảm  hoá 

Khuy  Cơ,  không  nghĩ  đến  thiên  nhân  thất  tín,  hôm 

nay không đến, cũng bất đắc dĩ không còn cách nào. 

Buổi  chiều  Đại  sư  Khuy  Cơ  xuống  núi.  Đến  ngày 

hôm  sau,  buổi  trưa  thiên  nhân  lại  đưa  cơm  cúng 

dường đến. Luật Sư Đạo Tuyên liền trách cứ họ: 

- Hôm qua vì sao ông không đến vậy? 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Vị thiên nhân này nói:  

- Hôm qua có vị Bồ Tát Đại thừa ở trên núi, cả 

núi đều có thần hộ pháp bảo hộ, tôi không đến được. 

Luật  sư  Đạo  Tuyên  nghe  lời  nói  này  rồi,  trên 

thân liền toát mồ hôi, hổ thẹn đến cùng tột, mới biết 

được  cái  ý  niệm  của  chính  mình  là  sai  lầm,  chính 

mình có tội nghiệp. 

Một đoạn câu chuyện này, thực tế ra mà nói có 

thể  lấy  mấy  câu  nói  này  của  Đại  sư  Huệ  Năng  làm 

một  chú  giải.  Chúng  ta  xem  thấy  người  khác  có  lỗi 

lầm, là chính mình cho rằng họ có lỗi lầm. Họ thật có 

lỗi lầm hay không? Không hề thấy! Người khác bình 

thường  xem  thấy  Đại  sư  Khuy  Cơ  khuyết  điểm  cả 

người,  lỗi  lầm  cả  người,  thế  nhưng  thiên  nhân  xem 

thấy  ông  thì  không  phải  như  vậy.  Bạn  tu  giới  luật 

Tiểu thừa được nghiêm như vậy, thiên nhân tôn kính 

bạn, thế nhưng còn cách xa so với Bồ Tát Đại thừa. 

Thiên  nhân  ngày  ngày  đưa  đồ  cúng  dường  đến  bạn, 

nhưng thiên nhân tiếp cận Bồ Tát thì không thể đến 

được, thần hộ pháp ngăn trở họ, muốn vào cũng vào 

không được, làm gì giống nhau chứ. 

Những lý cùng sự này, chúng ta phải tường tận, 

đều phải thấu suốt, hiểu được cái đạo lý này, tội nhất 

định có thể tiêu trừ, quyết định có thể tiêu diệt. 

140 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thế nhưng phải sám hối như thế nào? Đại đức 

xưa dạy cho chúng ta, chúng ta khởi tâm động niệm 

tạo  tác  tội  nghiệp  có  hai  loại,  một  loại  gọi  là   “Giá 

 tội” , một loại gọi là  “Tánh tội” . 

 Cái gì gọi là “Giá tội”? 

Giá là phòng chỉ, phòng phạm, bạn thân không 

có tội, nó là phòng ngừa bạn tạo tội nghiệp. Loại giới 

điều này, loại giáo hối này, nếu là bạn phạm rồi, đều 

gọi là “giá giới”, vậy thì nhẹ. 

 Cái gì gọi là “Tánh tội”? 

“Tánh tội” thì cho dù Phật có chế định giới luật 

hay không, nhưng nếu bạn tạo tác thì nhất định phạm 

tội. Lấy ngũ giới để nói, “Sát sanh” đó là “Tánh tội”, 

bạn chưa thọ năm giới, bạn vẫn là có tội. Không thể 

nói bạn không thọ giới, thì bạn sát sanh không có tội, 

không hề có đạo lý như vậy. Không thể nói quốc gia 

chế định giết chết người thì nhất định phải xử tử hình, 

tôi  không  hiểu  pháp  luật,  không  hiểu  pháp  luật  giết 

người, thì bạn không bị xử tội chết hay sao? Không 

hề có cái đạo lý này. Bản thân làm các việc sau liền 

có  tội,  “Dâm  dục  là  tánh  tội,  trộm  cắp  là  tánh  tội, 

vọng ngữ lừa gạt chúng sanh cũng là tánh tội”, cho dù 

bạn  có  thọ  giới  hay  không  thọ  giới,  bản  thân  làm 

chính là tội. 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Trong năm giới thì chỉ có “Uống rượu” là “Giá 

tội”. Uống rượu không có tội, nhưng vì sao Phật lại liệt 

nó vào trọng giới? Sợ bạn uống rượu,  rượu uống say 

rồi  thì  phạm  các  giới  trước,  tạo  tác  những  ác  nghiệp 

khác, cho nên rượu là phòng phạm, nếu bạn phạm vào 

giới rượu là giá giới, đó không phải là tánh giới, cái đạo 

lý này chúng ta phải hiểu, phải thông suốt. 

Năm xưa khi  tôi  cầu  học ở Đài Trung, Lý lão 

sư  giảng   “Lễ  Ký”   cho  chúng  tôi  nghe.  Giảng   “Lễ 

 Ký”   là tôi lễ thỉnh chứ lão sư thật không muốn giảng. 

Vì  sao  vậy?  Hiện  tại  ai  mà  chịu  học,  đã  không  có 

người học thì giảng nó để làm gì. Tôi rất thành khẩn 

cầu  thỉnh rất  nhiều  lần,  ông  mới  giảng  cho  tôi  nghe 

mấy  thiên.  Giảng  đến  “Lễ  Ký”,  đương  nhiên  nhất 

định  nhắc  đến  người  chú  giải  “Lễ  Ký”  là  Trịnh 

Khang Thành, Trịnh Huyền chú giải. Chúng ta chọn 

lấy  Thập  Tam  Kinh,  quyển  kinh  đóng  bìa,  Trịnh 

Huyền  chú  giải,  chính  là  nói  đến  câu  chuyện  của 

Trịnh  Huyền.  Khi  nói  đến  câu  chuyện  của  Trịnh 

Huyền,  người  Trung  Quốc  thường  nói:   “Uống  rượu 

 ba trăm ly”.  Ba trăm ly là có một điển tích, cái điển 

tích này chính là câu chuyện của Trịnh Khang Thành. 

Trịnh  Khang  Thành  là  đại  nhà  Nho  triều  nhà  Hán, 

con người này thông minh tuyệt đỉnh. 


****** 

 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 016) 

Thầy  giáo  của  ông,  cũng  làm  quan  rất  to,  thế 

nhưng tập  khí không đoạn được (chúng ta gọi  là thị 

hiếu,  rất  nhiều  thị  hiếu).  Khi  lên  lớp  dạy  học  trò, 

Thầy  giáo  của  ông  còn  phải  thưởng  thức  âm  nhạc. 

Vào lúc đó cũng không có loại hát máy gì đó, không 

có  những  thứ  này,  trong  nhà  thầy  giáo  của  ông  có 

nuôi một đội nhạc, ca kỹ đều là con gái. Khi ông lên 

lớp, những cô gái này ở phía sau xướng ca gảy đàn, 

ông  một  mặt  thưởng  thức,  một  mặt  dạy  cho  mọi 

người, phía sau thì dùng một miếng vải để che lại, đó 

là tình hình ông lên lớp làm thầy. 

Có vị học trò nào mà không muốn ra phía sau 

xem  thử?  Không  thể  tránh  khỏi  được  việc  này,  duy 

chỉ có Trịnh Khang Thành ba năm ở nơi đó chưa từng 

ra phía sau xem lần nào. Thầy giáo của ông để ý thấy 

và thầy giáo biết được. Những gì ông đã dạy ba năm 

Trịnh  Khang  Thành  hoàn  toàn  học  được  hết.  Thế 

nhưng thầy giáo là phàm phu, không phải thánh nhân, 

thế là vẫn không tránh khỏi tâm đố kỵ. Biết được đứa 

học trò này tương lai nhất định vượt qua mình, thầy 

giáo đố kỵ bèn tìm biện pháp hãm hại ông, để trị ông. 

Cho nên khi vị học trò Trịnh Khang Thành này trở về 

nhà, lúc bái biệt thầy giáo, thầy giáo dẫn theo nhiều 

học trò khác đi đến đình Thập Lý Trường để đưa tiễn. 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Khi tiễn biệt, mỗi một học trò đều kính Trịnh Khang 

Thành  ba  ly  rượu,  đại  khái  có  khoảng  mấy  chục 

người.  Trịnh  khang  Thành  đã  uống  hết  ba  trăm  ly. 

Thầy giáo thì muốn tắm ông cho say, sau đó mới trị 

ông, nhưng  thầy giáo làm gì  biết được Trịnh Khang 

Thành sau khi uống xong ba trăm ly, một lễ tiết nhỏ 

cũng  không  thất  lễ,  ông  có  tửu  lượng  lớn  đến  như 

vậy. 


Cho nên năm xưa khi Lý lão sư giảng đến đoạn 

này,  ông  nói:   “Nếu  mỗi  người  chúng  ta  đều  có  cái 

 tửu  lượng  này,  thì  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  sẽ  không 

 cần đưa ra giới điều này, thì sẽ không có rồi, cần gì 

 phải  chế  ra  giới  điều  này?” .  Ba  trăm  ly  ông  không 

say, thế là ông rời khỏi. Vị thầy giáo này của ông còn 

mướn  một  sát  thủ  để  hãm  hại  giết  ông  ngay  trên 

đường.  Ông  thông  minh,  ông  đi  không  bao  xa,  ông 

liền  vào  đường  tắt  nhỏ  mà  đi.  Trên  lịch  sử  có  một 

đoạn câu chuyện như vậy. Thầy giáo cũng đố kỵ học 

trò,  bạn  mới  biết  được  thật  gian  nan,  thật  không  dễ 

dàng gì. Đây là một câu chuyện có thật trong lịch sử. 

Cho  nên  giá  tội  cùng  tánh  tội,  chúng  ta  nhất 

định phải hiểu cho rõ ràng. 

Giá  tội  đó  chính  là  làm  pháp  sám  hối,  y  theo 

phương pháp sám hối Phật dạy, bạch chúng, tuyên bố 

với  mọi  người,  ta  đã  làm  ra  những  việc  sai  lầm  gì, 

những gì răn dạy của Phật ta chưa thể tuân thủ, ta đã 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phạm, lần sau không phạm nữa. 

Còn nếu như đã phạm tánh tội, vậy thì việc sám 

hối trong đó phải có cả sự sám và lý sám, tương đối 

là phiền phức, cần phải chân thật phát tâm sám hối từ 

chính nội tâm mình, sau không làm nữa, cầu Phật Bồ 

Tát gia hộ, cầu điềm lạ, cầu cảm ứng. Những phương 

pháp sám hối này ở trong kinh luận nói rất nhiều. 

Vào thời trước năm cuối triều nhà Minh, Đại sư 

Ngẫu  Ích  đã  y  theo   “Triêm  sát  sám  pháp” ,  đó  là  y 

theo  pháp  môn  Địa  Tạng,  tu  Triêm  Sát  Pháp  này. 

Phương  pháp  này  đích  thực  rất  có  hiệu  quả.  Trong 

Địa  Tạng  ba  kinh  có  một  bộ  chính  là  pháp  sám  hối 

 “Triêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo Kinh” , ở trong đó 

có  dạy  cho  bạn phương pháp sám  hối.  Đại  sư  Ngẫu 

Ích  cả  đời  Ngài  dùng  phương  pháp  này  để  tu  môn 

sám hối, việc này cũng đáng được chúng ta học tập. 

Thế nhưng ở trong giá tội có rất nhiều khai mở, 

chúng ta cần phải hiểu. Cho nên giới luật là linh động 

hoạt bát, không phải là khô cứng. 

Khi tôi ở Hoa Kỳ, có rất nhiều đồng tu gặp phải 

một  số  vấn  đề,  có  cô  học  Phật  rồi,  nhưng  chồng 

không  học  Phật,  người  nhà  không  học  Phật,  nhưng 

đối với việc học Phật của cô tuyệt đối không bài trừ. 

Sau  khi  học  Phật  rồi,  cô  muốn  ăn  chay,  ăn  chay  thì 

người nhà liền khó khăn. 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Một lần khác ở Maiami, có một đồng tu đến hỏi 

tôi: “Đồ chay, nếu như không dùng hành tỏi những gia 

vị này, thì không có mùi vị, sẽ rất khó ăn”. Ông hỏi tôi 

xem việc này có nghiêm cấm không? Không nghiêm 

cấm, có thể dùng. Bạn phải nên biết, họ dùng một chút 

hành tỏi, còn tốt hơn nhiều so với ăn thịt, có thể bảo 

họ  không  ăn  thịt,  ăn  một  ít  hành  tỏi,  thì  có  đáng  gì 

chứ, là khai duyên. Nếu như ngay đến những phối liệu 

này cũng không cho phép họ dùng thì họ sẽ không ăn 

chay, mỗi ngày vẫn là ăn thịt, ăn thịt chúng sanh. 

Chúng  ta  ở  ngay  chỗ  này  so  sánh  tội   “Khinh, 

 Trọng” ,     nếu  có  thể  làm  cho  họ  không  tạo   “Trọng 

 tội” ,  thì  cái  tội  nhẹ  kia  có  thể  thông  qua.  Thông 

quyền đạt biến, làm gì tính toán đến những việc như 

vậy,  huống  hồ  chỉ  là  gia  vị.  Tuy  nhiên,  việc  này  ở 

trong nhà Phật, đối với người xuất  gia thì  nhất  định 

không cho phép. Vì sao vậy? Sợ người ta hiềm khích, 

người  ta  đàm  tiếu,  “Bạn  xem  vị  Hoà  Thượng  đó 

không giữ giới, vẫn còn ăn hành tỏi”. Còn cư sĩ, các 

vị  ở  nhà,  thì  không  có  gì  để  hiềm  nghi,  người  bên 

ngoài sẽ không nói lời đàm tiếu nên việc này có thể 

làm được, có lỗi lầm gì không? Không có lỗi lầm. 

Tại vì sao Phật ngăn cấm ngũ tân? Ngũ tân ăn 

nhiều thì sẽ có lỗi lầm. Cũng giống như rượu vậy, nó 

là thuộc về giá tội, rượu uống say rồi, thì mới có lỗi 

lầm, có rất nhiều người khi uống rượu say rồi thì ngủ 

một  giấc  thật  dài,  họ  không  có  phạm  lỗi  lầm  thì 

146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  việc  gì.  Còn  rượu  uống  say  rồi  thì  khởi  tửu 

phong,  vậy  thì  rất  phiền  phức,  đó  mới  có  lỗi  lầm. 

Chúng  ta  xem  thấy  rất  nhiều  tửu  tánh  không  tệ,  khi 

uống say rồi, thì họ liền đi tìm một nơi để ngủ, loại 

người này thì sẽ không có lỗi lầm, nhất định phải thấu 

hiểu chân tướng sự thật. 

Nhà  Phật  không  có  định  pháp,  có  nghĩa  là 

không phải là nhất định. Trong gia vị, những thứ này 

cũng giống như là những thứ hương liệu vậy, vậy thì 

không  khởi  tác  dụng  gì.  Vị  rượu,  có  người  xào  rau 

phối một ít rượu, rượu ở trong đó không thể làm say, 

bạn ăn những thứ đó có thể say sao? Không thể nào, 

việc đó không gọi là phá giới. 

Ngày  trước  tôi  ở  Thư  Viện  Từ  Quang  Đài 

Trung,  nhân  viên  làm  việc  chúng  tôi  có  ba  người, 

trong đó có cư sĩ Lưu, hiện tại ông vẫn còn, nghe nói 

đã xuất gia rồi. Cư sỹ Lưu là người Sơn Đông, người 

Sơn Đông thích ăn củ hành, mỗi bữa cơm nếu không 

có củ hành thì không nuốt được cơm, luôn là phải ăn 

vài  củ  hành.  Trong  nhà  bếp  nấu  cơm  là  một  bà  cụ, 

cũng là một lão cư sĩ rất chân thành, ngày ngày mắng 

ông phá giới. Thế nhưng khi nấu cơm, mỗi ngày nấu 

mì cho lão sư Lý (Lý lão sư là người Sơn Đông thích 

ăn mì) trong mì để một chút rượu, thêm vị rượu. Cư 

sĩ Lưu này ngày ngày mắng ông phá giới vì trong đó 

có  để  rượu.  Chúng  tôi  ở  bên  cạnh  thường  hay  xem 

thấy chuyện cười này. Kỳ thực hai bên đều không có 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





lỗi lầm, ông ăn vài củ hành như vậy không khởi tác 

dụng gì, mì để một ít rượu cũng không khởi tác dụng 

gì, đều xem là gia vị để dùng. Ở trong tự viện thì có 

người hiềm nghi, sợ hiềm nghi, còn ở đạo tràng cư sĩ, 

ở trong nhà cư sĩ, không việc gì. 

Chúng ta phải hiểu được đạo lý này, không thể 

nói  phạm  một  chút  này  thì  là  phạm  đại  tội,  vậy  thì 

không  được  rồi,  nói  ra  nghiêm  trọng  đến  như  vậy, 

còn cái nghiêm trọng chân thật thì họ đều quên mất. 

Cái  nghiêm  trọng  chân  thật  là  gì?  Bạn  xem  Sa  Di 

Luật Nghi, giới Sa Di, trên mình mang tiền là phạm 

đại giới. Mỗi ngày trên người chúng ta đều mang cổ 

phiếu, phạm cái đại giới này thì bạn không nói, còn 

cái nhỏ đó thì bạn tô vẽ nó ra chẳng phải là điên đảo 

sao. Vì sao Phật bảo người xuất gia trên người không 

nên  mang  theo  tiền?  Mang  tiền  cũng  là  giá  giới, 

nhưng  vì  phòng  ngừa  tâm  tham,  tiền  càng  nhiều  thì 

tâm  tham  càng  nặng,  càng  nhiều  thì  càng  khó  xả 

được, cho nên nói Phật cấm người xuất gia cầm tiền 

trong  tay.  Trên  người  không  được  mang  theo  tiền, 

trên tay không được cầm vàng bạc, tiền của, vật báu, 

đều là thuộc về giá giới. Chúng ta nhất định phải nên 

hiểu,  đó  là  ngừa  quấy  dứt  ác,  một  loại  quyền  nghi 

thiết  lập,  mới  biết  được  Thế  Tôn  khổ  tâm  dạy  học 

như thế nào, nơi nơi đều vì chúng ta làm ra rất nhiều 

công việc phòng phạm. Trên đây vừa nói với bạn đó 

là hai loại tội là Giá tội và Tánh tội. 

148 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Có hai loại phương pháp sám hối:  

 Thứ nhất là Sự sám. 

Thí  dụ  chúng  ta  tu pháp  sám  hối,  như  vừa  rồi 

đã nói, bạn tu Đại bi Sám, tu Lương Hoàng Sám, tu 

Thủy  Sám,  chiếu  theo  nghi  qui  đó  mà  làm,  thì  đó 

thuộc  về   sự  sám.  Y  theo  trong  sám  nghi  dạy,  chân 

thật mà làm, vậy mới có tác dụng, không phải chỉ đọc 

qua một lần, đọc qua một lần không ích gì, phải chân 

thật mà làm. 

  Thứ hai là Lý sám. 

Nếu như có thể y theo Định khai Huệ, đó là tu 

tâm thanh tịnh, trong tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, sau 

đó thấu hiểu chân tướng của những tội nghiệp.  Trên 

kinh Phật nói:  “Vạn pháp đều không” . 

Vạn  pháp  do  duyên  sanh,  phàm  hễ  là  pháp 

duyên  sanh,  ngay  thể  đều  là  không,  không  thể  có 

được. Vậy chúng ta tạo tác chủng chủng tội nghiệp là 

duyên  sanh.  Đã  là  pháp  duyên  sanh,  đương  nhiên 

cũng là ngay thể đều là không, không thể có được, đó 

là  đạo  lý  nhất  định.  Bạn  hiểu  được  đạo  lý  này,  khế 

nhập không tánh, cái tội này liền diệt. 

Thế nhưng nếu bạn không thể khế nhập (vì chỗ 

khế nhập này chính là chúng ta thường gọi là   chứng 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 đắc), bạn chưa chứng được cảnh giới này, bạn chưa 

vào  được  cảnh  giới  này,  thì  bạn  vạn  lần  không  nên 

nghĩ  “Tội nghiệp là không”.  Ví như bạn ăn cơm, có 

hay không? Ăn cơm thì có, một cái có thì tất cả đều 

có, một không tất cả không. Còn nếu bạn quả nhiên 

có thể vào được cảnh giới  “Tất cả không”  này, thì tội 

nghiệp của bạn liền tiêu trừ. Cũng chính là vào cảnh 

giới  như  trong  “Kinh  Kim  Cang”  nói:   “Nhất  thiết 

 pháp  hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  như  sương 

 diệc như lộ, ưng đương tác thị quán”  24. 

“Quán”  là  huệ,  vào  được  cảnh  giới  này,  như 

kinh phía trước đã nói  “Tam tâm bất khả đắc, duyên 

 khởi  tánh  không”.   Việc  này  là  then  chốt,  bạn  chân 

thật  được  giải  thoát,  không  những  siêu  việt  sáu  cõi, 

mười pháp giới cũng siêu việt luôn. 

Từ trên “Lý”  tu pháp sám hối, đó là “Lý sám”, 

bạn liền được diệt tội nghiệp. Nếu bạn từ trên “S ự”  

mà sám hối là phục phiền não, phục tội nghiệp, làm 

cho tội nghiệp không khởi hiện hành. Còn từ trên lý 

cách sám hối này là nhổ sạch hết gốc tội nghiệp, nhổ 

sạch tận gốc, chân thật là chuyển phiền não thành Bồ 

Đề,  chuyển sanh tử thành Niết  Bàn, đó mới là pháp 

sám hối cứu cánh. 

Cách sám hối này phải bắt đầu từ đâu? Ở trên 

kinh  Phật  dạy  cho  chúng  ta  mười  phương  pháp  để 

làm. Phật nói:   “Có mười sự việc là thuận theo sanh 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 tử” , cũng chính là nói mười sự việc này. Nếu như bạn 

có  mười  sự  việc  này  thì  bạn  nhất  định  phải  sanh  tử 

luân  hồi,  bạn  không  thể  thoát  khỏi  “Tam  giới,  sáu 

 cõi” .  Ngoài  ra  cũng  có  mười  sự  việc  là  có  thể  làm 

cho bạn siêu việt luân hồi, siêu việt mười pháp giới, 

cũng có “Mười điều là nghịch sanh tử”. 

Trước tiên chúng ta phải sám trừ mười loại tâm 

lý tùy thuận chúng sanh sai lầm. 

 Điều thứ nhất: Mười loại tâm thuận theo sanh tử. 

 Một là“Vọng kế ngã nhân, khởi ư thân kiến”. 

 “Vọng”  là  hư  vọng  không  hề  có  sự  thật  này, 

 “kế”  chính  là   chấp  trước.  Bạn  chấp  trước  hư  vọng, 

cho cái thân thể này là ta, chấp trước cái thân thể của 

người khác là người. Từ ngay trong đó sanh khởi ngã 

chấp  nghiêm  trọng.  Phật  đem  chỗ  này  xếp  vào  điều 

thứ nhất. Cái điều này gọi là  “Thân kiến”.  Bạn thấy 

chúng ta ở trong kiến tư phiền não, kiến hoặc 5 loại 

lớn, đó là:  “Thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới 

 thủ kiến, tà kiến” . Năm loại  lớn này là kiến  giải sai 

lầm của chúng ta. 

Cái đầu tiên chính là  thân kiến. Thân kiến là từ 

do đâu mà có? Không hiểu rõ chân tướng sự thật, ở 

trong  chân  tướng  sự  thật  khởi  lên  hiểu  lầm  nghiêm 

trọng, đem cái thân này xem thành chính ta, thế là ở 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





trong đó liền khởi lên thị phi nhân ngã, điên đảo vọng 

tưởng,  căn  bản  của  luân  hồi.  Bạn  muốn  hỏi  sáu  cõi 

luân hồi từ do đâu mà ra? Do đâu mà có? Chính là do 

cái việc này mà ra, đó là Phật đem căn bản của luân 

hồi, nguyên nhân của luân hồi nói ra cho chúng ta. 

Cho  nên  thiện  ác  ở  trong  Phật  pháp  nói   “Vì 

 chính  mình  chính  là  ác,  vì  người  khác  chính  là 

 thiện”.  Cứ lấy cái tiêu chuẩn đó là như vậy mà định. 

Vì  chính  mình,  tăng  thêm  ngã  kiến,  tăng  thêm  ngã 

chấp, cái thứ này thì rất phiền phức. Không vì ta nữa 

mà vì chúng sanh, thì ngã chấp dần dần sẽ tan nhạt. 

Không còn chấp trước cái thân này là ta, hân hoan vui 

vẻ, an vui tự tại, vì chúng sanh, vì xã hội. Không luận 

chúng ta ở một nơi nghề nghiệp nào, đều là vì xã hội, 

vì chúng sanh phục vụ, đều là chân thật làm đến được 

hy  sinh  phụng  hiến.  Trong  hy  sinh  phụng  hiến  nếu 

còn có ngã chấp cho rằng ta hy sinh, ta phụng hiến, 

còn chưa quên được cái  “ta”  thì hy sinh, phụng hiến 

đều  không  có.  Pháp  vốn  như  vậy,  trong  tự  nhiên 

chính là ta có cách làm như vậy. Cho nên phải đem 

cái  ta quên mất đi mới được, vì chúng sanh. 

 Hai là “Bên trong có phiền não”. 

Phiền não chính là thị, phi, nhân, ngã, tham, sân, 

si, mạn. Bên trong có vô lượng vô biên phiền não, bên 

ngoài có mê hoặc. Cái thứ này phiền não lớn bên trong, 

mê  hoặc  bên  ngoài,  có  người  mê  hoặc,  có  việc  mê 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hoặc, có vật mê hoặc, thứ mê hoặc quá nhiều. 

Xã  hội  ngày  nay,  mỗi  bước  đi  đều là  hầm  hố, 

mỗi bước đi đều là hầm lửa, có được mấy người có 

thể thuận buồm xuôi gió đi qua con đường hiểm này? 

Thật khó! Nếu bạn không có trí tuệ chân thật, thì dễ 

dàng bị dụ hoặc. Cái tạo tác ác nghiệp này thì nặng, 

nhất định là tăng thêm vô minh, tăng thêm phiền não, 

cũng chính là tăng thêm nghiệp sanh tử luân hồi. Đây 

là loại thứ hai cần phải nên sám hối. 

 Ba là “Bên ngoài có ác duyên” .   

Nội ngoại duyên thảy đều đầy đủ, bên trong có 

phiền não, bên ngoài có ác duyên. Giả như chúng ta 

làm thiện, nhưng lại có người cái ý niệm làm thiện đó 

không  có,  không  những  chính  họ  không  thể  tu  thiện 

mà còn khi thấy người khác tu thiện thì rất khó chịu, 

còn  có  thêm  đố  kỵ,  còn  có  khi  hãm  hại,  xem  thấy 

người khác  làm  thiện,  nghĩ  ra  hết  cách  để  phá  hoại, 

để cản trở, thậm chí không ngại tạo ra tội nghiệp cực 

trọng, hủy báng, nhục mạ, hãm hại, họ đều làm ra hết. 

Việc này chúng ta nhất định phải biết sám hối. 

Ở trường hợp nêu trên, giả như chúng ta chính 

mình gặp phải loại tình huống này thì chúng ta cũng 

không  nên  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  làm  dao  động. 

Tuyệt đối không nên cho rằng, chúng ta đã làm người 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





tốt, làm việc tốt, giữ tâm tốt, chúng ta đã làm những 

việc này mà vẫn còn gặp phải rất nhiều khổ nạn, vậy 

thì không làm người tốt nữa, hoặc nghe có người nói: 

“Làm người tốt bị người gạt, ngựa tốt bị người cưỡi”, 

rồi  thì  không  dám  giữ  tâm  tốt,  không  dám  làm  việc 

tốt  nữa,  vậy  thì  hỏng  rồi,  hoàn  toàn  bị  hư  hết.  Bạn 

phải biết nói ra hai câu này không phải là Phật nói mà 

là  ma  nói,  vậy  nếu  bạn  nghe  thì  chẳng  phải  bạn  đi 

theo ma để học sao? Chúng ta học với Phật, khi cảnh 

ma hiện tiền, chúng ta mới có thể trải qua được khảo 

nghiệm,  quyết  không  lo  sợ,  quyết  không  thoái  lui. 

Đối  với  bản  thân  chúng  ta  mà  nói  khi  chúng  ta  gặp 

phải muôn vàn khó khăn chính là giúp cho chúng ta 

tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  là  việc  tốt,  không  phải  việc 

xấu. 

Bạn  hãy  xem  trên  “Kinh  Kim  Cang”  Phật  có 

nói  một  đoạn: “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  thọ  trì 

 đọc tụng kinh này”.   

“Thọ  trì”  là  y  theo  giáo  huấn  của  “Kinh  Kim 

Cang”  mà  làm,  y  giáo  phụng  hành,  thế  nhưng  bị 

người ta khinh rẻ, bị người ta xem thường, bị người 

nhục mạ, thì  trong Kinh Kim Cang Phật  lại nói  tiếp 

cho chúng ta biết:  

 “Con người này đời trước tạo tội nghiệp đáng 

 phải  đọa  ác  đạo,  nếu  họ  không  thọ  trì  Kinh  Kim 

 Cang,  nếu  không  học  Phật,  tương  lai  sẽ  đọa  đường 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 ác, nhưng hiện tại người này đã học Phật, chăm  chỉ 

 cố  gắng  học  tập  như  vậy,  còn  bị  người  khinh  rẻ,  bị 

 người ta chà đạp, thì tội nghiệp của người này hiện 

 tại  sẽ  trả  hết,  tương  lai  sẽ  không  đoạ  ác  đạo  nữa, 

 không những không đoạ ác đạo nữa mà còn được A 

 Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” . 

Họ  có  thành  tựu,  bạn  thấy  tốt  biết  mấy.  Cho 

nên chúng ta nghe được Phật nói những lời này, trong 

lòng  có  được  sự  an  ủi.  Phật  nói  đều  là  thật,  không 

phải là giả. 

Cho  nên  người  học  Phật  chúng  ta,  gặp  phải 

nghịch  duyên,  gặp  phải  ngịch  cảnh,  trong  lòng  phải 

rất  là  thản  nhiên,  phải  nỗ  lực  mà  kiểm  điểm,  người 

khác hủy báng ta, ta phải cố gắng nghĩ xem ta có hay 

không? Nếu như có, phải mau sửa đổi; Nếu không có 

cố  gắng khích  lệ  bản  thân,  nhất  định không  thể  làm 

việc sai này. Có thì sửa đổi, không thì khích lệ, vậy 

thì tốt, quyết không nên trách người khác, không nên 

có dù chỉ một niệm tâm sân hận, tâm báo thù. Nếu có, 

vậy  thì  sai  rồi,  vậy  thì  chúng  ta  lại  phải  đoạ  lạc. 

Chúng ta vẫn phải là có tâm cung kính, vẫn là có tâm 

cảm ân đối với họ, vì họ tiêu tai diệt tội thay ta, họ là 

đại  ân  nhân  của  ta,  làm  sao  ta  không  cảm  kích.  Tu 

học của chính ta, vẫn là mỗi niệm hồi hướng cho họ, 

cầu phước cho họ, chúng ta phải nên có cách làm như 

vậy, đó là Phật dạy bảo cho chúng ta. 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 Bốn là “Thường tạo mười ác nghiệp”. 

Nếu như chúng ta có cái tội nghiệp này, Thân, 

Khẩu,  Ý,  ba  nghiệp,  không  ác  nào  không  tạo,  cũng 

chính là thường nói tạo  mười ác nghiệp: thân tạo  ra 

sát, đạo, dâm, miệng thì vọng ngữ, hai lưỡi, ác khẩu, 

thêu  dệt,  ý  thì  tham,  sân,  si,  mạn.  Nếu  bạn  vẫn  còn 

tạo tác ra những thứ này, vậy thì bạn phải nỗ lực cầu 

sám hối. 

Việc sám hối này là phát lồ sám hối. Chúng ta 

không có dũng khí ở trong đại chúng đông đảo phát 

lồ  sám  hối,  thì  chí  ít  phải  ở  trước  mặt  Phật,  Bồ  Tát 

phát lồ sám hối. Có một số người chính mình sám hối 

ở trước mặt Phật Bồ Tát, thầm lặng mà sám hối, cách 

nói đó, xem thấy  miệng của họ đang động đậy, một 

câu cũng không nghe được, e rằng Phật Bồ Tát cũng 

không nghe thấy. 

Phật dạy chúng ta phát lồ sám hối, phát lồ sám 

hối là phải nói ra, không nên che giấu. Do đây có thể 

biết loại sám hối này là rất muốn sám hối, nhưng lại 

còn  ngượng  ngùng,  lại  còn  bị  xấu  hổ,  vậy  thì  cái 

nghiệp  chướng  này  thì  không  thể  sám  trừ.  Cho  nên 

nói ở trước mặt Phật Bồ Tát, bạn còn không chịu phát 

lồ,  còn  không  chịu  lớn  tiếng  nói  ra,  thì  có  thể  thấy 

được  ý  nguyện  của  bạn  không  chân  thành.  Sám  hối 

chân  thật  thì  không  những  ở  trước  mặt  Phật  Bồ  Tát 

phát  lộ sám hối, ở trước mặt  thiện tri thông thường, 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều phải nên phát lồ sám hối. 

 Năm là “Tâm ác biến khắp”. 

Phật  nói:  Bạn  tạo  ra  những  việc  ác  này,  tuy 

rằng  bạn  tạo  ra  ác  không  phải  rất  nhiều,  thế  nhưng 

tâm  của bạn ác, tâm biến  khắp. Còn như bạn không 

thể làm ác thì đó là duyên chưa chín muồi, nếu như 

duyên chín muồi thì việc ác của bạn cũng trùm khắp. 

Tạo  ác  thực  tế  ra  mà  nói  cũng  phải  có  phước 

báo, không có phước báo thì  chỉ  có thể làm  ác nhỏ, 

không  thể  làm  được  việc  ác  lớn.  Người  phước  báo 

lớn  mới  có  thể  làm  được  đại  ác,  họ  có  thể  tùy  theo 

tâm mình muốn làm gì thì làm. Thông thường người 

không  có  phước  báo  muốn  làm  đại  ác  cũng  không 

làm được, chỉ có thể làm được chút ác nhỏ, tuy là ác 

nhỏ,  nhưng  tâm  ác  của  họ  có  thể  không  nhỏ,  đừng 

xem  họ  là  không  có  tâm  ác,  việc  này  cần  phải  nên 

biết. 

 Sáu là “Ý niệm làm ác tiếp nối không ngừng”. 

Ngày đêm ý niệm làm ác tiếp nối không ngừng 

nghỉ,  vậy  thì  không  tốt.  Cho  nên  ban  ngày  tạo  ác, 

buổi tối nằm mộng vẫn là đang tạo ác, vẫn đang làm 

việc  sai,  nên  gọi  là   “Ngày  nghĩ  việc  gì,  đêm  mộng 

 làm  việc  đó”.  Bạn  nói  xem  có  đáng  sợ  không?  Vậy 

thì trên kinh Phật nói những sự việc này, thực tế mà 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nói  đều  là  hiện  tượng  ác  hạnh  thông  thường  của 

chúng  ta  hiện  tại.  Phật  nói  ra  một  chút  cũng  không 

sai, một chút cũng không quá đáng. 

 Bảy là “Che giấu, tránh né lỗi lầm của chính mình”. 

Chính  mình  tạo  tác  tất  cả  lỗi  lầm,  nhưng  đem 

trách nhiệm đẩy cho người khác. Việc ác này thì lớn, 

ác này nặng. Chính mình tạo tác thì chính mình phải 

dũng  cảm  gánh  vác,  mạnh  dạn  nhận  lỗi,  vậy  cái  lỗi 

của  bạn  mới  có  thể  sám  trừ.  Nếu  như  là  che  giấu, 

ngụy trang, đậy kín, cái tội này sẽ càng thêm nặng. 

Cho  nên  Phật  dạy  cho  chúng  ta  phải  tích  âm 

đức. Âm đức là gì? Chúng ta làm việc tốt không nên 

để  cho  người  biết,  phải  che  giấu  thì  phước  đức  của 

bạn  càng  tích  càng  dầy,  quả  báo  tương  lai  sẽ  thù 

thắng. Ngược lại tội  nghiệp  thì không nên che giấu, 

tội nghiệp cho dù tạo ra nhiều hay ít đều mong muốn 

người khác biết. Biết để làm gì vậy? Người này thấy 

bạn mắng bạn một câu, người kia trách bạn một tiếng, 

thì  quả  báo  này  trả  hết  rồi,  thảy  đều  trả  hết.  Chính 

mình  tạo  ra  vô  số ác  nghiệp,  phải  mau  báo hết,  còn 

chính mình tích những thiện đó thì lại không nên để 

người biết. 

Bạn  thấy  hiện  tại  người  thông  thường  thật  là 

điên  đảo,  họ  tạo  ra  việc  ác  thì  không  muốn  người 

khác  biết,  còn  thiện  chỉ  có  một  chút  thiện  thì  muốn 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đem  nó  tuyên  dương  thành  đại  thiện,  để  mọi  người 

xem trọng họ, tán thán họ. Vậy thì thiện đã sài hết rồi, 

ác thì thảy đều ém để ở đó vẫn chưa động đến, để đến 

Diêm La Vương tính sổ luôn một lần. Vậy thì sai rồi, 

đó  là  người  ngu  si,  không  phải  người  thông  minh. 

Phật dạy cho chúng ta thật có đạo lý. 

 Tám là “Ngoan cố, cố chấp, ngang ngược, tàn ác”. 

Hiện tại thông thường chúng ta nói “Ngoan cố, 

cố  chấp,  ngang  ngược,  tàn  ác”.  Không  thể  nghe 

khuyên răn của người khác, khởi tâm động niệm, lời 

nói  việc  làm,  đều  là  xung  đột  với  người  khác,  ưa 

thích đối kháng với người khác, chỉ thích làm những 

việc như vậy, hiếu thắng bồng bột, không chịu thiệt, 

tranh  hơn  tranh  thua.  Đó  cũng  là  tập  khí,  đó  là  tâm 

bệnh lớn. Phật giảng cho họ nghe những đạo lý nhân 

quả báo ứng, họ không tin tưởng. 

Khi tôi mới bắt đầu học Phật, vào lúc vừa mới 

xuất gia không bao lâu, có một số lão pháp sư già hơn 

so  với tôi, nhưng không  xem  là  thật  già.  Vào  lúc  đó 

tôi 30 tuổi xuất gia, đại khái lúc đó họ dáng dấp cũng 

chỉ khoảng từ 40 đến 50 tuổi. Có một hôm, tôi nghe 

mấy người họ đang nói chuyện, tôi cũng đến ngồi bên 

cạnh, nghe rồi tôi toát mồ hôi lạnh. Họ đã nói gì vậy? 

Họ  nói:   “Nhân  quả  mà  trên  kinh  Phật  nói,  ông  tin 

 không  vậy?”.  Tôi  nghe  qua  thật  bàng  hoàng,  họ  là 

người xuất gia, bình thường cũng giảng nhân quả báo 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ứng cho cư sĩ nghe, nhưng chính mình thì không tin. 

Chẳng trách lão sư Lý ngày trước đã nói ra một 

câu ngạn ngữ:  “Hoà Thượng sợ Cư Sĩ, Cư Sĩ sợ Nhân 

 quả, Nhân quả sợ Hoà Thượng”.  Tuy là gần như  là 

lời nói đùa mà ở trong đó có đạo lý rất sâu rất rộng. 

Cho  nên  vào  thời  kỳ  “Mạt  pháp”,  chúng  ta  lấy  việc 

niệm Phật vãng sanh trong “Vãng sanh truyện”, bạn 

xem  thấy  học  Phật  thành  tựu,  nhiều  đời,  người  xuất 

gia vãng sanh ít, người tại gia vãng sanh nhiều, người 

tại gia vãng sanh tướng lạ, chúng ta thấy luôn luôn là 

rất hi hữu. 

Ngay trong 30 năm gần đây nhất, Đài Loan còn 

có người đứng vãng sanh, nữ cư sĩ tại gia, là lão Thái 

bà,  đứng  mà  vãng  sanh,  còn  ngồi  mà  vãng  sanh  thì 

càng  nhiều,  dự  biết  giờ  đi,  không  có  bệnh  khổ.  Thế 

nhưng cũng tại Đài Loan mấy mươi năm qua, người 

xuất gia vãng sanh như loại tướng lạ trên, một người 

cũng  không  có,  đừng  nói  là  đứng,  ngồi  cũng  không 

có người nào, thật là lời của Lý lão sư nói không sai. 

Vì sao vậy? Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, những người 

xuất  gia  này  “thân  xuất  mà  tâm  không  xuất”,  trong 

lòng  còn  chấp  trước  hơn  so  với  người  tại  gia.  Họ 

“xuất” ra chính cái nhà nhỏ của họ, tìm đến một cái 

chùa lớn, cái “nhà” đó còn lớn hơn nhiều so với cái 

nhà của họ “xuất”. Quyến thuộc cũng nhiều hơn, tiền 

của  cũng  nhiều  hơn,  tăng  thêm  Tham-Sân-Si-Mạn, 

tạo ra vô lượng tội nghiệp, không phải không có, đích 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thực ra là có. Vậy thì những sự việc này chúng ta đều 

phải có cảnh giác cao độ, không phải là việc tốt, rất là 

đáng  sợ,  sợ,  chính  mình  ở  ngay  trong  một  đời  này 

đoạ lạc vào ba đường. 

 Chín là “Vô Tàm, Vô Quý, Bất Cụ Phạm Thánh”. 

“Vô  Tàm”  là  không  có  tâm  hổ  thẹn.  “Tàm” 

dùng lời hiện đại của chúng ta mà nói là “Lương tâm 

bị dày dò”, chính mình làm sai việc gì, trong lòng của 

chính mình không an gọi là Tàm. 

“Quý”  là  phê  bình  của  người  bên  ngoài.  “Vô 

Quý” là không sợ phê bình của người khác, chính là 

không sợ dư luận, không sợ bậc thánh hiền, Phật Bồ 

Tát, họ không nể trọng Phật, Bồ Tát. 

Nếu  như  chúng  ta  đọc  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

trong kinh nói với chúng ta, dân số của Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc là vô lượng vô biên, không có người 

nào  có  thể  tính đếm  ra  được.  Trên  kinh Phật  nêu ra 

một thí dụ: Ngay trong hàng đệ tử của Thích Ca Mâu 

Ni Phật, người có thần thông năng lực mạnh nhất là 

Tôn giả Mục Kiền Liên. Tôn giả Mục Kiền Liên dùng 

thông  minh  trí  tuệ  của  mình  có  thể  trong  một  ngày 

một  đêm  biết  được  tất  cả  số  lượng  chúng  sanh  của 

các  tinh  cầu  trong  Đại  thiên  thế  giới  của  chúng  ta, 

Ngài có thể tính ra được. Cái Đại thiên thế giới này 

có bao nhiêu tinh tú, trong tinh tú có bao nhiêu chúng 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





sanh, Ngài có thể tính ra được, Ngài có năng lực lớn 

đến như vậy. 

Trong Kinh Vô Lượng thọ, Phật có đưa ra ví dụ 

nói: Giả như tất cả chúng sanh đều chứng được quả vị 

Bích  Chi  Phật,  thần  thông  đạo  lực  như  Ngài  Mục 

Kiền  Liên  vậy,  cùng  nhau  để  tính,  cùng  nhau  tính 

đếm,  số  người  của  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

cũng không thể tính ra được25. 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc phồn hoa, náo 

nhiệt,  tốt  hơn  nhiều  so  với  ta  nơi  đây.  Phật  lại  nói: 

Người ở cõi đó, sanh đến nơi đó, cho dù là người hạ 

hạ phẩm vãng sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư thì trí 

tuệ năng lực của họ thảy đều hồi phục, gần giống như 

Phật, mười phương thế giới tất cả chúng sanh, họ đều 

có thể thấy được. 

Chúng ta không thể thấy được họ, còn họ thì có 

thể thấy được chúng ta. Chúng ta ở đây nói  một  lời 

nho  nhỏ,  đối  phương  còn  nghe  chưa  được  rõ  ràng, 

nhưng Thế Giới Tây Phương Cực Lạc thảy đều nghe 

được, bạn làm sao có thể giấu được người chứ? Ở nơi 

đây chúng ta khởi tâm động niệm, người ta thảy đều 

biết, họ có tha tâm thông. Cho nên nếu chúng ta chính 

mình  cho  rằng,  làm  ra  một  số  việc  xấu  không  có 

người  biết,  có  thể  giấu  được  người,  đúng!  50  ức 

người của thế giới này, bạn có thể giấu được họ, còn 

thế  giới  Tây  Phương  các  hàng  Bồ  Tát  vô  lượng  vô 

162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



biên, một người cũng không thể giấu. Nếu như chúng 

ta chân thật tin tưởng, chân thật thấu hiểu, thì bạn sẽ 

không dám khởi một niệm  ác, vì  khởi  một  niệm ác, 

Phật Bồ Tát đều biết, Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

người người đều biết. 

Nếu bạn muốn đến Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc, giả dụ như A Di Đà Phật đại từ đại bi kéo bạn 

lên đó, người Thế Giới Tây Phương Cực Lạc mỗi mỗi 

đều trợn mắt nhìn:  “ Làm sao ông có thể đến đây vậy! 

Là một người ác, ông đến đây chẳng phải là phá hoại 

hoàn cảnh của chúng tôi sao?” 

Điều kiện của Thế Giới Tây Phương Cực Lạc là 

“Các bậc thượng thiện đều ở một nơi”. Chúng ta phải 

tu  thượng  thiện,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói,  việc 

làm, đều không làm việc ác. Nhất định phải nên biết, 

không luận là chúng ta ở lúc nào, ở nơi nào, Phật Bồ 

Tát của thế giới Cực Lạc thảy đều xem thấy. Đây là 

thật, không phải là giả. Không những không dám làm 

việc xấu, không dám ác khẩu, không dám vọng ngữ, 

trong  ý  niệm  một  niệm  ác  cũng  không  có,  chúng  ta 

mới có thể vỗ ngực nhất định vãng sanh. 

Hai hôm trước có một vị cư sĩ ở Hoa Kỳ, cũng 

là  một  lão  đồng  tu  chúng  ta.  Ông  bị  bệnh,  gọi  điện 

thoại cho tôi, câu thứ nhất hỏi tôi:  

- Liệu tôi có thể bị đoạ địa ngục không? 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Tôi liền thành thật nói với ông: 

-  Ông  có  thể  bị  đoạ  địa  ngục  hay  không  tôi 

không biết, việc này ông phải hỏi lại chính mình. 

Chính  bạn  niệm  Phật  tu  thiện,  làm  sao  có  thể 

đoạ  địa  ngục  chứ?  Còn  như  bạn  một  mặt  niệm  Phật 

mà  một  mặt  còn  tạo  nghiệp,  vậy  thì  không  thể  tránh 

khỏi, việc đó sẽ khó. Cho nên tôi liền khuyên ông đọc: 

 “Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh” , đọc 

thêm  nhiều  lần,  nghĩ  lại  xem  chính  mình  tạo  ra  là 

những  nghiệp  gì?  Nếu  như  bạn  tạo  tội  nghiệp  cực 

trọng địa ngục, thì chỉ cần hơi thở của bạn chưa dứt, 

còn  có  thể  cứu,  cứu  bằng  cách  nào?  Sám  hối!  Cầu 

vãng  sanh,  phải  chân  thật  sám  hối,  phải  từ  trong  nội 

tâm mà sám hối, sau không tái tạo, bạn có thể không 

đọa ba đường, bạn còn có thể mang nghiệp vãng sanh. 

Cái thí dụ này ở trên kinh có, người nhiều đời 

niệm  Phật  vãng  sanh,  chúng  ta  ở  trong   “Tịnh  Độ 

 Thánh Hiền Lục” ,   “Vãng sanh truyện” , xem thấy có 

người  tạo  tội  nghiệp  cực  trọng,  chân  thật  hồi  đầu, 

chân thật sám hối, đều có thể vãng sanh. Nếu như bạn 

không tin tưởng,  bạn  tiếp  tục  tạo  tác,  vậy  thì  không 

còn  cách  nào.  Còn  nếu  bạn  chân  thật  hồi  đầu  giác 

ngộ, sau không tái tạo, đều được cứu. Phật Bồ Tát đại 

từ đại bi, không hề nhớ lỗi lầm của chúng sanh, Phật 

Bồ Tát sẽ không nhớ điều này. 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngay Đại sư Huệ Năng cũng nói:   “Nếu người 

 chân chính tu hành, không thấy lỗi người khác”. 

Phật Bồ Tát làm sao nhớ lấy lỗi lầm của chúng 

sanh  chứ,  không  hề  có  việc  này.  Vấn  đề  là  chính 

mình  tạo  ra  tội  nghiệp  này,  chính  là  sợ  tánh  tội,  cái 

thứ  này  phiền  phức,  nhất  định  phải  dựa  vào  chính 

mình nỗ lực mà sám hối. 

 Mười là“Không tin nhân quả báo ứng” .   

Chân thật tin tưởng nhân quả báo ứng, khởi tâm 

động  niệm,  lời  nói  việc  làm,  nhất  định  phải  kiểm 

điểm.  Vì  sao  vậy?  Biết  được  quả  báo  thật  đáng  sợ, 

những việc này đều là sự thật, nhất định không dám 

thưởng thức. Chúng ta chính mình nghĩ xem, cả đời 

này chân thật là may mắn, gặp được Phật pháp, mới 

hiểu  rõ  đạo  lý  này.  Trước  khi  chưa  gặp  Phật  pháp, 

những tội nghiệp này chúng ta thường tạo trong đời 

quá khứ, tuy là chúng ta không có Túc mạng Thông, 

thế  nhưng  thử  nghĩ  xem,  e  rằng  vẫn  là  không  thể 

tránh khỏi. Nghĩ đương nhiên là vậy, nhất định cũng 

là tạo tác như vậy, thậm chí ngay trong đời này. 

Trước  khi  gặp  được  Phật  pháp,  những  tội 

nghiệp này tôi đều đã làm qua, sau khi học Phật mới 

hiểu  rõ.  Tôi  hiểu  rõ  tương  đối  sớm  một  chút,  trên 

thực  tế  là  sớm,  nhưng  cũng không xem  là  quá  sớm. 

Tôi 26 tuổi mới học Phật, mới hiểu được những việc 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





này.  Trong  thời  gian  kháng  chiến,  năm  đó  tôi  mười 

mấy  tuổi,  đã  tạo  nghiệp  sát  rất  nặng,  ham  thích  săn 

bắn, sát nghiệp rất nặng, cho nên rất nhiều tướng số 

đoán mạng cho tôi nói tôi đoản mạng, tôi  tin tưởng. 

Vì  sao  vậy?  Nghiệp  sát  quá  nặng,  làm  sao  không 

đoản  mạng.  Ngay  đời  này  đời  sống  của  tôi  rất  khổ 

cực,  không  thể  đoàn  tụ  với  người  nhà,  tôi  cũng  tin 

tưởng đó  là  do nghiệp  báo,  tôi  sát  sanh,  làm  cho  cả 

nhà của chim thú không được đoàn viên, thì tôi phải 

chịu quả báo này, tôi tạo ra cái nhân gì, thì phải nhận 

lại quả báo đó. Việc này làm sao có thể tránh được? 

Sau khi học Phật, chân thật hiểu được, Phật Bồ 

Tát  đã  cứu  chúng  ta,  thấu  hiểu  chân  tướng  sự  thật, 

chân  thật  thay  đổi  tự  làm  mới,  không  còn  vì  chính 

mình  mà  vì  Phật  pháp,  vì  chúng  sanh,  lại  gặp  được 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  một  đời  này  mới  chân  thật  làm 

đến được viên mãn. Có được một con đường, làm thế 

nào báo ân Phật, báo ân chúng sanh, để làm thế nào 

báo lại những lỗi lầm mà trước đây chúng ta đã giết 

hại  những  chúng  sanh,  chỉ  có  hoằng  dương  Phật 

pháp,  đem  pháp  môn  thù  thắng  này  giới  thiệu  cho 

mọi người, mọi người niệm Phật tương lai đều vãng 

sanh  Tịnh  Độ,  đều  thành  Phật,  tội  nghiệp  này  của 

chúng ta đại khái có thể được tiêu trừ, mới có thể tiêu 

trừ nghiệp chướng. 

Hôm nay thời gian đến rồi, chúng ta chỉ giảng 

đến đây. A Di Đà Phật! 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 017) 

Ở vào thời đại ngày nay mà nói sám hối nghiệp 

chướng là mấu chốt vô cùng quan trọng. Vì sao? 

Vào mấy năm gần đây, có rất nhiều đồng tu đều 

từ nơi báo chí truyền hình nghe thấy tin tức rất nhiều 

nơi trên toàn thế giới nói với chúng ta, hiện tại tai nạn 

rất  là  phổ biến.  Hơn  nữa những  tai  biến  này,  có  thể 

nói  mỗi  năm  một  phức  tạp  hơn,  năm  sau  nghiêm 

trọng  hơn  năm  trước.  Singapore  tuy  là  đất  phước 

cũng không thể nói  không bị ảnh hưởng. Đó là việc 

mà mỗi một người chúng ta đều quan tâm đến là làm 

thế  nào  mới  có  thể  tiêu  tai  giải  nạn?  Tôi  tin  tưởng 

không chỉ là đồng tu học Phật đều đang quan tâm lo 

lắng muốn tìm đến phương pháp có hiệu quả để tiêu 

tai giải nạn, đón kiết hoá hung, mà tín đồ các tôn giáo 

khác cũng đang lo lắng như vậy. Thậm chí đến những 

người  nổi  tiếng  bao  gồm  cả  những  người  không  tín 

ngưỡng tôn giáo, xem thấy những tai biến này trong 

lòng đều không thể an ổn. Đây là vấn đề xã hội của 

ngày  hôm  nay,  hơn  nữa  đó  còn  là  vấn  đề  trọng  đại 

của xã hội. 

Vậy chúng ta muốn hỏi liệu có phương pháp gì 

có thể giúp chúng ta tiêu tai khỏi nạn không? Có hiệu 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





quả không? Đáp án trên kinh Phật là khẳng định có, 

nhất định có phương pháp, hơn nữa nhất định có hiệu 

quả. Vấn đề  là chúng ta có tin tưởng hay không, có 

chịu tiếp nhận không? 

Những tai biến này từ do đâu mà đến? Vì sao 

mà có? Nguyên nhân của nó chúng ta phải tường tận. 

Nguyên nhân rất là phức tạp. Việc này trên kinh Đại 

Thừa  Phật  thường  nói:   “Vô  lượng  nhân  duyên” .  

Không phải nhân duyên nhỏ, không phải nhân duyên 

đơn  giản,  mà  là  nhân  duyên  rất  phức  tạp  tạo  thành 

hiện tượng ngày nay. Hiện tượng là thuộc về quả báo, 

có nhân ắt có quả, thế nên ở trong Đại kinh Phật nói 

rõ  cho  chúng  ta  cội  gốc  của  vũ  trụ  nhân  sinh.  Trên 

kinh  nói  được  rất  rõ  ràng:  Vũ  trụ  từ  đâu  đến?  Làm 

sao  hình  thành?  Chúng  ta  xem  thấy  ngay  trong  thái 

không này có rất nhiều tinh cầu, nó làm thế nào sanh 

ra? Làm sao diễn biến? Làm thế nào những tinh cầu 

này vận hành ở ngay trong thiên không có qui tắc đến 

như vậy, không hề va chạm lẫn nhau? Sinh mạng từ 

nơi đâu mà đến? Chính chúng ta từ nơi đâu mà đến? 

Vì sao có sinh mạng? Tại vì sao có những hoàn cảnh 

đời sống hiện tiền này của chúng ta? Không đọc kinh 

Phật  thì  không thể nào tường tận  những chân tướng 

sự thật này. 

Không ít chuyên gia học giả thế gian, nhà triết 

học, nhà khoa học, các nhà tôn giáo, đều đang thăm 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dò,  đều  đang  ở  nơi  đó  tìm  kiếm,  hy  vọng  tìm  được 

đáp  án  chân  thật  chính  xác.  Thế  nhưng  đã  tìm  mấy 

ngàn năm, từ khi nhân loại có văn minh, lịch sử thì đã 

bắt đầu tìm, tìm đến ngày nay cũng chưa tìm ra. Rất 

nhiều  lý  luận  không  có  gì  đúng,  chúng  ta  nghe  qua 

cách  nói  của  họ,  đích  thực  không  thể  bảo  chúng  ta 

tâm phục khẩu phục. 

Quay  đầu  lại  nghe  qua  Phật  nói,  Phật  nói  thì 

đích thực có đạo lý, nói được rõ ràng nhất, tường tận 

nhất,  thấu  triệt  nhất,  chính  là  ở  trong  “Đại  Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. Bộ kinh này rất dài, 

sau khi đọc rồi, cho dù bạn không thể hiểu được triệt 

để, nhưng cũng có thể  biết được một cách đại khái, 

thì  không tệ rồi. Vậy thì  chúng ta ở ngay trong một 

đời  này  liền  biết  được  phải  nên  làm  người  như  thế 

nào, phải nên tu hành như thế nào, phải nên làm thế 

nào đón kiết hoá hung, tiêu tai khỏi nạn, trải qua đời 

sống  hạnh  phúc  chân  thật  mỹ  mãn  của  chính  mình, 

những mong cầu của chúng ta ở trong cửa Phật, đích 

thực  có  thể  đạt  được  đầy  đủ,  chân  thật  có  thể  mãn 

nguyện của chúng ta. 

Phật trong Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta, 

lý  do  có  mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  đó 

chính là nói khởi nguồn của vũ trụ, vũ trụ cùng sinh 

mạng là đồng thời mà có, không có trước sau, có sinh 

mạng thì có vũ trụ, có vũ trụ thì có sinh mạng, sinh 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





mạng cùng vũ trụ là không thể phân ra. Làm sao diễn 

biến  thành  loại  kết  quả  này?  Phật  nói  rõ  trên  “Kinh 

Hoa Nghiêm” cho chúng ta nguyên lý căn bản, đó là: 

 “Tất cả pháp, duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. 

 “Tâm” là cái gì?  

Không  có  người  nào  biết.  Chúng  ta  vừa  nhắc 

đến  tâm,  mọi  người  lập  tức  liền  nghĩ  đến,  oh!  Chỗ 

này  là  tâm,  tâm  ở  chỗ  này.  Cái  tâm  này  thì  không 

dùng được, cái  tâm này không thể biến  đổi, cái  tâm 

này chỉ có thể sanh ra chướng ngại, không có việc gì 

tốt cả. 

Cho  nên  đại  đức  xưa  của  Thiền  tông  nói  rất 

hay:   “Nhược  nhân  thức  đắc  tâm,  đại  địa  vô  thốn 

 thổ”26. Nếu người nào chân thật nhận được cái tâm, 

thì câu  “Đại địa vô thốn thổ” này ý nghĩa chính là nói 

“Tất  cả vấn đề thảy đều giải quyết”,  không còn vấn 

đề nữa. 

Do đây có thể biết mong cầu của cả Phật pháp, 

chính là cầu được  “Minh tâm, kiến tánh” :  “Minh” là 

minh bạch. Ngày nay chúng ta không minh bạch, nếu 

tâm  minh  bạch,  “tánh”  liền  thấy  được;  “Tánh”  là  gì 

vậy? Tánh là thể của tâm, còn tâm là dụng của tánh. 

Cái tâm này, là nói “chân tâm” có “thể”, có “dụng”. 

Từ  trên  “thể”  thì  chúng  ta  gọi  nó  là  “tánh”,  là  “bổn 

170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tánh”,  còn  từ  trên  “tác  dụng”  thì  chúng  ta  gọi  nó  là 

“tâm”. 

“Tác dụng” nếu như cùng với “thể” tương ưng 

thì cái “tác dụng” này chúng ta liền gọi nó là “chân 

tâm”,  nếu  như  “tác  dụng”  trái  ngược  với  “thể”  thì 

chúng ta liền gọi nó là “Vọng tâm”. Đó là ở trên kinh 

Phật  nói. Khi  chân tâm khởi tác dụng, cái  cảnh giới 

đó liền thù thắng. 

Chư Phật, Bồ Tát ở nơi “Pháp giới nhất chân”, 

chính  là  trên  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  “Thế  giới  Hoa 

Tạng  của  Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na”,  còn  trên  Kinh  Vô 

Lượng Thọ nói “Thế Giới Tây Phương Cực Lạc”, đó 

chính là “tác dụng” cùng “thể tánh” hoàn toàn tương 

ưng,  chân  tâm  khởi  tác  dụng,  duy  tâm  sở  hiện,  cái 

tâm đó là chân tâm. 

Hiện  tại  chúng  ta  đọa  lạc  thành  “Phàm  phu”, 

vậy  phàm  phu  có  tâm  hay  không?  Đương  nhiên  có 

tâm,  tuy  có  tâm  nhưng  bạn  không  biết,  bạn  không 

nhận  biết  được,  thế  nên  hiện  tại  cái  tâm  này  của 

chúng  ta  khởi  tác  dụng  trái  ngược  với  chân  tánh, 

không tương ưng. Không tương ưng, nhưng nó vẫn là 

khởi tác dụng, liền sanh ra biến hoá, hoặc giả chúng 

ta nói “biến chất”. 

“Chất  biến”,  nhưng  “tánh”  không  biến,  nếu 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





“tánh”  có  thể  biến  thì  “tánh”  không  phải  thật.  Cho 

nên Phật ở trên kinh mới nói: “Tất cả chúng sanh đều 

 có Phật tánh”.  Đã là có Phật tánh thì đương nhiên có 

thể  làm  Phật.  Đây  là  đạo  lý  nhất  định,  “chất”  đổi, 

“tánh” không đổi. 

“Chất  đổi”  là  gì  vậy?  Biến  thành  mười  pháp 

giới y chánh trang nghiêm. Lấy người thông thường 

hiện tại chúng ta mà nói, cái thân thể này của chúng 

ta,  nguồn  gốc  của  sinh  mạng,  chất  thay  đổi,  hoàn 

cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta  ngày  nay  cũng  là  thay 

đổi. “Chất” vì sao có thể thay đổi? Phật nói rồi, trong 

mười  pháp  giới  bao  gồm  cả  sáu  cõi  của  chúng  ta, 

ngày nay chúng ta bao gồm tất cả hình hình, sắc sắc, 

những  hiện  tượng  này  là  do   “Duy  thức  sở  biến” , 

“thức” thì liền sanh ra biến chất. 

 “Thức” là gì vậy?  

“Thức” là “Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước”. 

Vậy  chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  chúng  ta  có  người  nào 

mà không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước? Mỗi 

mỗi  đều  có,  mỗi  mỗi  đều có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, vậy phiền não này không nhỏ. 

Cho nên cái thế giới này là do mỗi  một người 

chúng ta  “Cộng nghiệp”  biến ra. Còn chúng ta chính 

mình, cái thân thể này, dung mạo này của chúng ta, 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tình trạng sinh hoạt của mỗi cá nhân chúng ta, đó là 

“Biệt nghiệp”  biến ra. Những đạo lý này, những chân 

tướng sự thật này, ở trong kinh Đại thừa Phật nói cho 

chúng  ta  nghe  rất  tường  tận,  rất  thấu  triệt.  Cho  nên 

 “Tất cả pháp do tâm tưởng sanh” , cái tâm tưởng này 

chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Tất  cả 

pháp  là  do  tâm  tưởng  sanh  ra,  nên  nếu  mọi  người 

chúng ta đều hướng đến phương diện thiện mà nghĩ, 

thì cái thế giới này liền hoà thiện; nếu mọi người đều 

hướng đến mặt  ác  mà nghĩ, thì cái  thế giới  này liền 

đổi xấu. 

Vậy hiện tại chúng ta tỉ mỉ mà quan sát thử xem 

những  người  ở  thế  gian  này  họ  đang  nghĩ  cái  gì? 

Người  học  Phật  cùng  người  thế  gian  thông  thường 

dụng tâm không như nhau, không giống nhau, nhất là 

phát tâm từ nơi công việc hoằng pháp lợi sanh. Bạn 

lên  giảng  đài  giảng  kinh  nói  pháp  hoặc  bạn  bình 

thường  sinh  hoạt  tu  trì  đều  phải  làm  mô  phạm  cho 

chúng sanh. Do đó nói pháp phải “khế cơ”, hình thức 

sinh hoạt của chúng ta càng phải khế cơ. 

Vậy thì chúng sanh hiện tại sai lầm do đâu? Cái 

bệnh  này  là  tương  đối  nghiêm  trọng,  nghiêm  trọng 

chính là hiện tượng xã hội. Hiện tại hiện tượng xã hội 

này rất là không tốt, bệnh đã phát tác rồi, phát tác đến 

bước  tương  đối  nghiêm  trọng.  Làm  thế  nào  để  chẩn 

đoán? Làm thế nào dùng thuốc? Phương pháp có hiệu 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





quả nhất là phải đem những mê hoặc của chúng sanh, 

cũng chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của 

chúng sanh, phải làm cho họ thức tỉnh, phải làm cho 

họ giác ngộ. 

Mỗi  ngày chúng ta nghĩ  tưởng xằng bậy, nghĩ 

sai hết! Toàn là nghĩ sai! Hoàn toàn sai lệch với chân 

tướng  sự  thật,  hoàn  toàn  trái  ngược.  Chúng  ta  nghĩ 

sai, làm sai rồi, nói sai rồi, kết quả sai lầm này chính 

là hiện tượng nghiêm trọng của xã hội ngày nay. Cái 

xã hội này động loạn, xã hội có tai biến từ nơi đâu mà 

ra?  Từ  ngay  những  chỗ  sai  lầm  này  mà  ra.  Rõ  ràng 

tường tận cái hiện tượng này, tôi tin tưởng mỗi  một 

người đều cảm xúc đến. 

Ở ngay trong tin tức cũng thường hay hiển thị 

khí hậu toàn thế giới khác thường, đó là tai biến khác 

thường của khí hậu. Mấy năm gần đây, nhiệt độ trên 

địa cầu không ngừng nâng lên cao, mức độ lên cao rất 

lớn,  ảnh  hưởng  của  nó  làm  núi  băng  của  Nam,  Bắc 

hai cực tan ra, đang bắt đầu tan rã. Đương nhiên quá 

trình  tan  rã  của  nó  không  nhanh  như  vậy.  Giả  như 

nhiệt độ hiện tại có thể dừng lại, không nâng lên cao 

nữa thì theo tính toán của khoa học gia núi băng của 

Nam Bắc cực hoàn toàn tan ra còn phải mất 50 năm 

nữa, còn nếu như nhiệt độ này tiếp tục không ngừng 

tăng lên (theo căn cứ thống kê của mấy năm gần đây 

nhiệt độ mỗi năm lại nâng lên cao nhiều nữa), nếu là 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



như vậy, tôi thấy núi băng của Nam Bắc cầu e rằng 

20  năm  thì  sẽ  tan  rã  hết.  Khi  núi  băng  tan  rã,  mực 

nước biển liền dâng lên cao, khu vực duyên hải thảy 

đều chìm vào trong đáy biển. Cái tai nạn này quá lớn, 

khoa học có tiến bộ thế nào cũng không có cách gì để 

ứng phó. 

Hiện tại, mọi người đem việc này quy cho đại 

tự nhiên, tai họa của tự nhiên này không phải sức con 

người có thể làm nổi, đem trách nhiệm này đùn đẩy 

cho  người  khác  hết,  đó  chính  là  không  hiểu  chân 

tướng sự thật. 

Nhiệt độ lên cao, nguyên nhân chân thật do đâu 

vậy? Phật nói ra rồi, đáng tiếc mọi người không tin, 

vậy thì còn cách nào chứ? Phật nói với chúng ta nhiệt 

độ là do lửa sân hận. Nguyên nhân căn bản của tất cả 

các tai biến ngày nay chính là do Tham, Sân, Si, Mạn 

của chúng sanh. Cái “Vọng tâm” này mỗi ngày đang 

thêm lớn không ngừng nên ảnh hưởng đến hoàn cảnh. 

Khi vừa mở đầu tôi đã nói với các vị, khởi nguồn vũ 

trụ  cùng  sinh  mạng  là  đồng  thời,  nói  rõ  sinh  mạng 

của chúng ta cùng hoàn cảnh là đồng thời không thể 

phân ra. 

Sinh  mạng  nhà  Phật  gọi  là  Chánh  báo,  hoàn 

cảnh là Y báo. Y, Chánh là cùng một cội gốc, cho nên 

Y báo, Chánh báo là một không phải hai. Ở trên kinh 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Phật lại nói với chúng ta  “Y báo tùy theo Chánh báo 

 chuyển” .  Trên  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  được  rõ  ràng 

hơn:  “Nếu có thể chuyển cảnh thì đồng Như Lai”. 

“Như  Lai”  là  gì?  Người  giác  ngộ.  Người  giác 

ngộ  có  thể  thay  đổi  hoàn  cảnh  tự  nhiên.  Họ  có  cần 

phải  dùng  những  công  cụ  khoa  học  không?  Không 

cần thiết, tâm chuyển rồi, hoàn cảnh tự nhiên liền đổi. 

Nếu  như  chúng  ta  muốn  bảo  cái  đại  tự  nhiên  này, 

nhiệt  độ  trên  địa  cầu  này  hạ  xuống  thì  phải  dùng 

phương  pháp  gì?  Mọi  người  dập  tắt  Tham,  Sân,  Si. 

Oh!  Vậy  thì  nhiệt  độ  hạ  rất  nhanh.  Còn  nếu  như 

chúng ta ngày ngày vẫn là đang Tham, Sân, Si, nhiệt 

độ đó vẫn cứ hướng lên cao, không thể nào hạ xuống, 

đó là hiện tượng mà chúng ta đã xem thấy ở rất nhiều 

quốc gia khu vực. Mỗi năm đi qua một lần xem thấy 

mọi  người  ở  nơi  đó  Tham,  Sân,  Si,  Mạn  ngày  một 

tăng thêm, không hề hạ thấp. Không những không hạ 

thấp mà ngay đến tạm dừng lại cũng không có, thật là 

tham mà không chán. Tham không được thì sân hận. 

Vậy thì do đây có thể biết “Sám trừ nghiệp chướng” 

vô cùng là quan trọng. 

Nghiệp chướng là gì? Nghiệp chướng chính là 

tạo tác ra những ác nghiệp này. Lần trước, đã nói rõ 

với  các  vị  “Tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp  luân  hồi,  nhất 

định phải sám trừ”. Việc này ở trên kinh Phật nói cho 

chúng  ta  nghe  có:   “Mười  loại  tâm  thuận,  mười  loại 

176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 tâm nghịch sanh tử”.   

 “Mười  loại  tâm  tùy  thuận  sanh  tử” ,  tâm  tùy 

thuận sáu cõi luân hồi, lần trước chúng ta đã nói qua. 

Ngày  hôm  nay  chúng  ta  tiếp  tục  giảng   “Mười  tâm 

 nghịch  sanh  tử” .  Trái  ngược  với  “Mười  tâm  nghịch 

này” cũng chính là “Mười loại tâm thuận” mà chúng 

ta đã nói hôm trước. 

Chúng  ta  tu  “Mười  loại  tâm  nghịch  sanh  tử” 

này thì có thể siêu việt sáu cõi luân hồi, có thể tiêu tai 

giải nạn, có thể hoá giải vô số tai biến thế gian hiện 

tại.  Phật  nói  cho  chúng  ta  nghe  mười  điều,  người 

khác không tin tưởng chúng ta cũng không cần để ý 

đến, nhưng chúng ta chính mình phải tin tưởng, phải 

từ chính bản thân chúng ta nỗ lực mà làm. 

Trên  kinh  Phật  nói  rất  tường  tận,  ngày  nay 

chúng ta sống trên thế gian này (thế gian này là cộng 

nghiệp, trong cộng nghiệp còn có biệt nghiệp), cho dù 

cái địa cầu này gặp phải tai biến to lớn như rất nhiều 

người nói, khi đại tai nạn này đến, người trên địa cầu 

này  có  thể  chết  phân  nửa,  có  thể  chết  2/3,  vậy  vẫn 

còn 1/3 không chết. Vậy vẫn còn, họ vẫn có thể vượt 

qua,  đó  chính  là  trong  “Cộng  nghiệp”   vẫn  còn  có 

“Biệt nghiệp” . 

Người  ngoại  quốc  nói:   “Người  tin  tưởng 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 Thượng đế thì được cứu” , không tin Thượng đế, vậy 

e rằng không có cách gì tránh khỏi tai nạn. Cách nói 

này chúng ta rất khó tán thành, vậy người mà không 

việc ác nào không làm, nhưng tin vào Thượng đế thì 

Thượng đế cũng có thể cứu giúp họ, còn người cả đời 

làm người tốt, thì Thượng đế không cứu họ. Vậy thì 

Thượng đế quá bất công rồi. 

Vẫn là Phật nói có đạo lý. Bạn có thể hồi tâm 

chuyển  ý  diệt  trừ  “tham,  sân,  si,  mạn”,  tu  phước,  tu 

thiện, tích công bồi đức, thì bạn liền có thể được cứu, 

bạn có thể được bảo đảm tiêu tai khỏi nạn. Còn nếu 

như  vẫn  tiếp  tục  tham,  sân,  si,  mạn,  vẫn  tiếp  tục 

không  ngừng  tạo  ác,  khi  đại  tai  nạn  đến,  e  rằng  sẽ 

không thể tránh khỏi. Cách nói này của Phật, chúng 

ta nghe rồi vẫn cảm thấy tràn đầy đạo lý, có thể tiếp 

nhận.  Cho  nên  chân  thật  là  nếu  như  Thượng  đế  nói 

không  đạo  lý,  thì  chúng  ta  cũng  không  bằng  lòng 

theo, luôn phải có đạo lý. 

 Điều  thứ  hai:  Mười  loại  tâm  nghịch  sanh  tử  luân 

 hồi. 

Đoạn năm ác: 

 Một là “Minh tín nhân quả”. 

Là  Phật  khuyên  bảo  chúng  ta  phải  “Minh  tín 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhân  quả”.  Bốn  chữ  này  rất  hay.  “Minh”  là  trí  tuệ, 

nên  “Minh  tín”  có  nghĩa  là  không  phải  mê  tín.  Đối 

với  chân  tướng  sự  thật,  bạn  phải  làm  cho  rõ  ràng 

tường  tận,  thông  suốt  thấu  đáo,  bạn  chân  thật  tin 

tưởng đối với nhân quả này. 

Phật nói tất cả kinh đều không rời nhân quả, thế 

gian pháp không thể thoát khỏi nhân quả, Phật pháp 

cũng không thể thoát khỏi nhân quả. Nhân quả tuyệt 

đối không phải mê tín, trồng dưa được dưa, trồng đậu 

được đậu, đó là nhân quả. Quyết định không thể trồng 

đậu được dưa, trồng dưa được đậu, không hề có đạo 

lý này, vì như vậy là nhân quả không tương ưng. Cho 

nên  nhân  thiện  nhất  định  được  quả  thiện,  kết  quả, 

nhân ác nhất định cảm ác báo, làm gì sai chứ! 

Thế nhưng có lẽ chúng ta sẽ xem thấy có một 

số  hiện  tượng  trong  xã  hội,  dường  như  không  hề 

tương ưng với những gì Phật pháp đã nói, đó là một 

số người ác hưởng phước, người thiện thì bị chịu tội, 

đời  sống  vô  cùng  khốn  khổ.  Việc  này  dường  như 

không  phù  hợp  với  sự  thật  nhân  duyên  quả  báo  mà 

Phật pháp đã nói. Đó là gì? Đó là bạn đối với sự thật 

và  luân  lý  của  nhân  quả,  bạn  chưa  tường  tận,  bạn 

chưa được thông suốt. Cho nên bốn cái chữ này của 

Phật, cái thứ nhất là “Minh tín nhân quả” bạn không 

hiểu được, nên bạn mới sanh ra hiểu lầm. 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Nhân quả thông cả ba đời. Cái điểm này chúng 

ta nhất định phải tin tưởng, phải khẳng định. Bất cứ 

một chúng sanh nào, họ có đời quá khứ, có đời hiện 

tại,  vẫn  còn  có  đời  tương  lai,  nhân  quả  thông  cả  ba 

đời.  Đời  trước  tu  thiện  tích  đức,  đó  là  trồng  nhân 

thiện,  thì  đời  này  được  giàu  sang  phú  quý.  Cái  bạn 

hưởng là phước báo, cái quả này của họ quá lớn, đời 

này cho dù tạo  ra rất  nhiều  rất nhiều  tội  nghiệp, cái 

phước thừa của đời trước họ vẫn chưa hưởng hết, cho 

nên  họ  vẫn  đang  tiếp  tục  hưởng  phước.  Thế  nhưng 

các  vị  phải  nên  biết  ngay  trong  đời  này  nếu  họ  chỉ 

hưởng  phước,  lại  tạo  tội  nghiệp,  lại  không  chịu  tu 

phước, thì phước báo tuy là lớn nhưng tiêu hao sẽ rất 

nhanh.  Phước  báo  rất  lớn,  lớn  đến  mức  có  lẽ  ngay 

trong đời này của họ mãi đến họ lâm chung vẫn đều 

là phước báo lớn hiện tiền, còn tội báo của họ chưa 

hiện ra. Thế nhưng đời sau của họ thì thê thảm, việc 

này chúng ta cũng thường hay xem thấy. Còn có một 

số  người  phước  báo  cũng  rất  lớn,  thế  nhưng  không 

lớn  đến  như  vậy  và  họ  hưởng  phước  nhưng  cũng 

không chịu tu phước mà đang ở nơi đó tạo ác, hưởng 

20-30  năm  thì  họ  cũng  sẽ  không  còn.  Việc  này  hiện 

tại thông thường gọi là phá sản, họ bị sụp đổ, cuối đời 

của họ không bảo đảm, đó là nói  phước báo của họ 

chính  ở  ngay  trong  mấy  mươi  năm  đó  họ  thảy  đều 

tiêu hao hết. 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta ở trong xã hội xem thấy rất nhiều hiện 

tượng này. Có người tu phước, cả đời này cuộc sống 

rất là khổ cực, đó là do đời quá khứ họ không có tu 

phước  nên  hiện  tại  họ  phải  chịu  quả  báo  này.  Ngày 

nay họ tu phước tích thiện trồng cái nhân tốt thì đời 

sau họ được phú quí. Cho nên người phú quí không 

phải  đời  đời  phú  quí,  người  nghèo  khổ  cũng  không 

phải  đời  đời  nghèo  khổ,  tạo  hoá  đối  với  người  rất 

công bình, ngay đời  này hưởng phước, đời sau chịu 

tội, người đời này chịu tội, thì đời sau hưởng phước, 

nhân duyên quả báo, không hề sai lọt. 

Nếu như hiểu rõ cái đạo lý này, thông đạt chân 

tướng sự thật thì ngay trong đời này, chăm chỉ nỗ lực 

đoạn ác, tu thiện, sám trừ nghiệp chướng, thì quả báo 

đó của họ ngay đời này liền có thể hiện tiền, liền có 

thể hưởng thụ được. Đó là người thông minh, người 

sáng suốt. 

Cho nên “Minh tín nhân quả” bốn chữ này, nếu 

như  bạn  chân  thật  hiểu  rõ,  chịu  đi  làm  thì  như  quá 

khứ tiên sinh Viên Liễu Phàm đời nhà Minh, ông đã 

thay  đổi  được  vận  mạng  của  chính  mình.  Chúng  ta 

xem thấy cái mong cầu của ông: Trong mạng của ông 

không  có  công  danh  (cái  công  danh  này,  dùng  lời 

hiện đại mà nói chính là học vị) ông đi học không lấy 

được học vị. Nếu trong mạng không có, thì sách học 

dù  có  tốt  hơn,  đi  thi  vẫn  không  đậu;  còn  nếu  trong 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





mạng có, sách học không được tốt lắm, khi đi thi thì 

cũng vừa vặn gặp được mấy đề mục mà họ biết, thì 

họ  liền  thi  đậu.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  trong  mạng 

không  có  họ  vị  cao,  học  vị  của  ông  chỉ  đến  tú  tài, 

nhưng bạn thấy sau cùng ông lấy được học vị Tiến sĩ. 

Tiến sĩ là học vị cao nhất. Nếu như dùng học vị của 

trường  học  hiện  nay  để  so  sánh  thì  Tú  tài  bằng  với 

Học sĩ, Cử  nhân bằng với Thạc sĩ, Tiến sĩ bằng với 

Cao học. Học lấy được học vị cao học là do ông đoạn 

ác tu thiện, tích công bồi đức mà cầu được, chân thật 

là: “Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tắc  ứng” ;     Trong 

mạng của ông không có con cái nhưng ông cũng cầu 

được con trai, kết quả sau đó ông sanh được hai đứa 

con trai, hai đứa con trai đều ngoan, hiếu tử, hiền tôn; 

Trong  mạng  tuổi  thọ  không  dài,  ông  chỉ  thọ  có  53 

tuổi,  ông  tuyệt  nhiên  không  có  cầu  tuổi  thọ.  Tuy 

không có cầu trường thọ, thế nhưng tích công bồi đức 

thì  tự  nhiên  liền  được  tăng  thêm  tuổi  thọ,  ông  sống 

đến hơn 70 tuổi. Vậy thì trong mạng không có, nhưng 

có thể cầu đến được, đó là chân thật cầu được. 

Người thế gian hiện tại, các vị đã xem thấy rất 

nhiều người đến chùa miếu thắp hương bái Phật dập 

đầu để cầu thăng quan phát tài. Khi vừa cầu cũng cầu 

được, oh! Vậy thì liền cho là Phật, Bồ Tát rất linh. Kỳ 

thật  việc  này  phải  hiểu  thế  nào  vậy? Vì  trong  mạng 

của bạn có, cũng vừa lúc vào năm đó bạn phải phát 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tài, bạn đi cầu cũng vừa vặn gặp được, sự việc này là 

như vậy, đó là trong mạng có cũng vừa lúc gặp được, 

chứ không phải Phật Bồ Tát bảo hộ. Giả như Phật, Bồ 

Tát  thật  linh  nghiệm  như  vậy,  thì  mỗi  một  người  đi 

cầu  nguyện,  mỗi  một  người  đều  được  phát  tài,  vậy 

mới  đúng.  Còn  một  trăm  người  đi  cầu,  chỉ  có  một 

người phát, còn chín mươi chín người kia không phát, 

thì tôi không tin là do Ngài linh. Việc này đầu óc phải 

tường tận một chút, làm gì mà mê hoặc điên đảo đến 

như vậy? Mỗi người đi cầu phát tài thì mỗi người đều 

phát tài, mỗi người cầu thăng quan thì mỗi người đều 

thăng quan, vậy mới được, đó mới gọi thật linh. Bạn 

xem  thấy  có  mấy  người  cầu  được,  ngay  trong  một 

vạn  người  đi  cầu,  chân  thật  có  được  chỉ  một  hai 

người  mà  thôi,  nhiều  người  như  vậy  đều  không  cầu 

được.  Nhưng  những  gì  Phật  dạy  mà  chúng  ta  làm 

được  thì  đó  thật  là  một  người  cầu  một  người  nhận 

được, vạn người cầu vạn người nhận được, một người 

cũng không thể sót. Đó là thật, nó có đạo lý trong đó. 

Cho nên chúng ta phải chân thật tin sâu đối với nhân 

quả. Học Phật phải từ ngay nơi đây mà bắt đầu, phải 

từ ngay nơi đây mà học. 

Tôi ở mỗi một nơi khuyên bảo mọi người học 

Phật, tôi không dạy họ phải bắt đầu từ bộ kinh luận 

nào,  không  có,  tôi  đều  dạy  người  phải  bắt  từ   “Liễu 

 Phàm Tứ Huấn”.  Trước tiên bạn đem “Liễu Phàm Tứ 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Huấn”  đọc  qua  ba  trăm  lần.  Ba  trăm  biến  phải  hạn 

định  thời gian đọc nó cho xong. Không thể nói  một 

tháng, nửa tháng đọc qua một lần, không ích gì, chí ít 

một  ngày  đọc  một  lần,  mỗi  ngày  đọc  một  lần,  đọc 

một năm, bạn liền có tâm đắc. Vì sao vậy? Bạn sẽ tin 

tưởng, bạn hiểu được rồi, bạn lý giải rồi, đối với đời 

sống liền có sự thay đổi. Bạn phải mỗi ngày đọc qua 

một lần mới hữu dụng. Cái đạo lý này cũng là ở trong 

giáo học chúng ta đã đề xướng  “Một môn thâm nhập, 

 trường  kỳ  huân  tu” ,  nó  sẽ  khởi  tác  dụng.  Nếu  như 

đọc gián đoạn thì sẽ không có hiệu quả, lấy  cái  này 

làm nền tảng. 

Ngày  trước  Đại  sư  Ấn  Quang  dạy  người,  cách 

dạy  của  Ngài  chính  là  như  vậy.  Đại  sư  Ngài  cả  đời 

toàn tâm toàn lực đề xướng   “Liễu Phàm Tứ Huấn”,  

 “Cảm  Ứng  Thiên”,    “An  Sĩ  Toàn  Thư”.    Ba  loại  này 

đều là môn sám hối chân thật, chính là dạy chúng ta 

tu  “Sám  trừ  nghiệp  chướng”  của  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện. Bạn đem nó đọc thuộc, chân thật hiểu rõ rồi, 

chân thật thấu suốt rồi, bạn đối nhân xử thế tiếp vật, 

cách  nhìn  cách  nghĩ  của  bạn,  trong  tự  nhiên  sẽ 

chuyển đổi  lại, chân thật  sẽ đoạn tất cả ác, tu tất cả 

thiện.  Còn  như  bạn  không  có  công  lực  của  ba  trăm 

biến  này  thì   “Đoạn  ác,  tu  thiện”   bạn  rất  khó  làm 

được. Vì sao vậy? Cái ác này là tập khí từ vô thỉ kiếp 

đến nay làm gì dễ dàng chuyển đổi nó lại. 

184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên bốn chữ  “Minh tín nhân quả”  này của 

Phật,  cái  chữ   “Minh”   này  là  then  chốt,  vô  cùng  là 

quan trọng. Bạn phải có trí tuệ, tuyệt đối không phải 

là mê tín. 

Sau  khi  chân  thật  tin  tưởng  nhân  quả,  bạn  tự 

nhiên sẽ không đùn đẩy trách nhiệm, không nói chính 

mình  tạo  tác  tội  nghiệp  đều  là  do  người  khác  nữa. 

Những việc chính mình làm sai lại đem trách nhiệm 

này  đẩy  qua  cho  người  khác,  “Người  khác  làm  đó, 

không phải tôi làm”, bảo người đi giết người, lại nói 

là “Do  hắn giết, chứ  không phải  tôi giết”. Cái  trọng 

tội này vô cùng sâu nặng, ngay đến sự việc như vậy 

họ còn có thể lẩn tránh thì ngày nay trong xã hội tai 

biến khắp trên địa cầu thì họ làm sao có thể cho rằng 

“Đó là trách nhiệm của tôi”, không thể nào. 

Các vị, mỗi một vị đồng tu, các vị chính mình tỉ 

mỉ mà nghĩ xem, bạn ở ngay trong một đời này, cũng 

sống  được  mấy  mươi  năm  rồi,  cũng  xem  thấy  rất 

nhiều  người,  sự,  vật,  liệu  có  người  nào  có  thể  đem 

những tai biến trên địa cầu này của ngày hôm nay cho 

rằng là trách nhiệm của chính mình. Có hay không? 

Không  chỉ  không  hề  thấy  qua,  mà  nghe  cũng  chưa 

từng nghe qua. Nếu như có nghe nói qua, thì chắc bạn 

cho rằng làm gì có loại người hồ đồ này, vì tai họa tự 

nhiên này có liên quan gì với bạn, vì sao bạn lại phải 

gánh vác trách nhiệm này chứ? Kỳ thực chân thật là 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





trách nhiệm của chính mình, đặc biệt là bốn chúng đệ 

tử nhà Phật chúng ta, tại gia, xuất gia đều như vậy. 

Xuất gia, chúng ta  không giống như một người 

xuất gia, không hề đem công việc của người xuất gia 

chúng ta làm cho tốt, cho nên mới vướng phải cái tai 

biến của thế gian này. Đó chẳng phải Phật đã nói “Y 

báo tuỳ theo Chánh báo chuyển”  .  Cái “Chánh báo” này 

của chúng ta không tốt, cho nên cảm đến “Y báo” liền 

có tai nạn, đương nhiên là trách nhiệm của chúng ta. 

Tại  gia  học  Phật  cũng  không  ngoại  lệ,  không 

luận  bạn  trải  qua  đời  sống  như  thế  nào,  không  luận 

bạn từ nơi công việc một nghề nghiệp nào, bạn không 

ở ngay trong công việc của, bạn không ở ngay trong 

nghề  nghiệp  của  bạn  hành  Bồ  Tát  đạo.  Học  Phật 

không gì khác hơn, chúng ta phải hành Bồ Tát đạo. 

 Cái gì gọi là Bồ Tát đạo? 

Làm  gương  tốt  cho  tất  cả  chúng  sanh.  Người 

xuất gia phải làm tấm gương tốt cho người xuất gia, 

người  tại  gia  phải  làm  tấm  gương  tốt  cho  người  tại 

gia.  Bạn  là  người  vợ  trong  gia  đình  thì  bạn  phải  là 

một  tấm  gương  tốt  cho  những  người  vợ  trong  gia 

đình. Bạn buôn bán mở một cửa hàng, cái cửa hàng 

này của bạn là một gương tốt cho tất cả các cửa hàng. 

Đoan  chánh  lòng  người,  đoan  chánh  xã  hội,  cái  “Y 

186 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



báo” này đương nhiên sẽ chuyển đổi được. 

Đệ tử Phật hành Bồ Tát đạo, không luận là từ 

nơi  một  nghề  nghiệp  nào,  nhất  định  phải  phát  tâm 

“Ta  dùng  phương  thức  đời  sống này,  dùng  cái  nghề 

nghiệp này phục vụ xã hội. Chúng ta là cống hiến, là 

phục vụ xã hội, không có tâm tham, không tham danh 

lợi, hoàn toàn là phục vụ”. Vậy thì đúng, đó chính là 

Bồ Tát rồi. Nếu như là lấy danh lợi làm mục đích thì 

đó là tâm phàm phu, còn lấy phục vụ làm mục đích 

thì  đó  là  tâm  Bồ  Tát.  Cùng  làm  một  công  việc  như 

nhau, Bồ Tát cùng phàm phu ở nơi công việc, trong 

cuộc  sống  không  hề  khác  biệt,  chỉ  là  dùng  tâm  trên 

quan niệm không giống nhau, một người là vì chính 

mình, một người là vì xã hội, vì chúng sanh, không vì 

chính mình. 

Khu vực Singapore này là đất phước, vì sao nói 

nó là đất phước? Bồ Tát nhiều. Làm sao biết được Bồ 

Tát  nhiều?  Chúng  ta  ở  nơi  đây  giảng  Bồ  Tát  Kinh, 

bạn xem thấy nhiều Bồ Tát như vậy đến nghe, Bồ Tát 

nhiều. Bạn ở nơi khu vực khác giảng kinh này, không 

có được mấy người nghe. 

Khi ở Hoa Kỳ giảng kinh, nếu có thể đến được 

một  trăm  người,  Oh!  Cái  pháp  duyên  này  rất  thù 

thắng. Có một năm Pháp sư Diễn Bồi nói với tôi, ông 

nói Thẩm Gia Trinh mời ông đến Hoa Kỳ, vào lúc đó 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ông không được rõ tình hình của Hoa Kỳ cho lắm, rất 

hoan hỉ, đem tất cả những gì có ở được Singapore bỏ 

hết, di dân đến Hoa Kỳ. Ông di dân được xem là rất 

thuận lợi, giấy mời di dân ngay trong ngày liền đến, 

chỉ nửa giờ thì nhận được, trường hợp này là rất ít rất 

hiếm.  Ở  bên  đó  ông  giảng  kinh  nói  pháp,  địa  điểm 

ông  thuyết  pháp  tôi  có  đi  đến,  chùa  Đại  Giác  ở 

Newyork, đó là đạo tràng của cư sĩ Thẩm Gia Trinh. 

Hôm đó giảng kinh đến được hơn năm mươi người. 

Sau khi giảng xong, không một ai là không tán thán 

“Pháp sư à! Pháp duyên của Ngài thù thắng nên hôm 

nay đến nhiều người như vậy”. 

Pháp  sư  Diễn  Bồi  nói:   “Tôi  nghe  lời  nói  này 

 rồi, nước mắt từ trên đầu chảy xuống đến chân”.  Ông 

nói:   “Tôi  ở  Singapore  giảng  kinh,  mấy  ngàn  người 

 đến nghe, đến nơi đây chỉ có năm mươi người, thì đã 

 là  pháp  duyên  thù  thắng  rồi,  mọi  người  đều  tán 

 thán”. 

Ông  vội  vàng  quay  về  trở  lại  Singapore,  thẻ 

xanh ở Hoa Kỳ không cần nữa, bỏ luôn, đó đều là sự 

thật. 

Vào ngày nay trên toàn thế giới, bạn giảng kinh 

nói pháp ở bất cứ nơi nào, đại khái ở Singapore có số 

người  đến  nghe  nhiều  nhất,  ở  Đài  Loan  cũng  có  số 

người như vậy. Nếu như mỗi ngày đều giảng kinh thì 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



việc muốn duy trì ở cái đạo tràng này thường xuyên 

có số người đến nghe nhiều như vầy là việc không dễ. 

Còn  thỉnh  thoảng  diễn  giảng  một  lần, thì  sẽ  có  mấy 

ngàn người đến tham gia, một năm khó có được một 

lần,  nhộn  nhịp,  náo  nhiệt,  mọi  người  đến  tham  dự, 

đến xem thử, còn mỗi ngày đều đến giảng kinh thì sẽ 

không  náo  nhiệt  vậy.  Còn  những  người  này  thường 

xuyên  tham  dự  đạo  tràng  nghe  kinh  như  vậy,  đó 

chính là Bồ Tát chân thật, muốn đến nơi đây để học 

Bồ Tát đạo, tu hạnh Bồ Tát, đó là Bồ Tát thật, không 

phải Bồ Tát giả. 

Tôi  ở  nơi  đây  lúc  ngưng,  lúc  giảng  cũng  đã 

giảng được mười năm rồi. Ngay trong mười năm này, 

thính  chúng  của  chúng  ta  chỉ  có  tăng,  không  giảm. 

Mỗi năm thính chúng đến nghe đều nhiều hơn một số 

người.  Cho  nên  ở  nơi  đây,  tôi  nói  Bồ  Tát  nhiều  đó 

mà, chân thật muốn học Bồ Tát hạnh, muốn học Bồ 

Tát nghiệp, đích thực ra là có. 

 Hai là “Tự hổ, khắc trách”. 

Bồ  Tát  chân  thật  nhất  định  là  tự  hổ  thẹn,  cho 

nên sẽ trách cứ chính mình  “Ta tu chưa được tốt, nên 

 kéo theo những chúng sanh này chịu tội chịu khổ, ta 

 chưa  tu  được  tốt,  làm  cho  thế  gian  này  có  tai  biến 

 nhiều  đến  như  vậy,  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  lo 

 buồn”.   Phải  trách  cứ  chính  mình,  chính  mình  cần 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phải  nỗ  lực,  càng  phải  chăm  chỉ  gia  công  tu  hành. 

Cho nên sự hối trách này là một động lực rất lớn đối 

với chính mình, thúc đẩy chính mình dõng mãnh tinh 

tấn, đoạn ác tu thiện, đó là một động lực lớn. 

Người thế gian làm việc rất cần lao. Vậy động 

lực nào thúc đẩy họ vậy? Là danh, là lợi. Bạn nỗ lực 

mà làm, bạn có thể kiếm được rất nhiều tiền, vì món 

tiền  đó  mà  liều  mạng  làm  việc.  Tiền  không  thể  tin 

được,  bạn  thấy  hiện  tại  kinh  tế  đang  suy  thoái,  tiền 

lập  tức  bị  thâm  hụt,  gian  nan  khổ  cực  kiếm  được 

nhiều như vậy, bỗng chốc thì không còn. 

Nhưng nếu như họ phát ra cái tâm Bồ Đề, vì xã 

hội,  vì  đại  chúng,  vì  việc  này  mà  ta  nỗ  lực  làm  việc, 

vậy thì họ vĩnh viễn sẽ không bị hao  hụt,  mãi  mãi là 

tinh tấn, mãi mãi hướng lên trên, chân thật là tích đại 

công, tích đại đức,  quả báo  thù thắng không thể nghĩ 

bàn. 

Những  “sự”  cùng  “lý”  này,  chúng  ta  đều  phải 

rõ ràng tường tận. Nhất định phải xem thấy cái hiện 

tượng thiên tai bên ngoài này, chính mình phải sanh 

tâm hổ thẹn, chính mình phải trách cứ chính mình. 

 Ba là “Bố úy ác đạo”27. 

Là Phật nhắc nhở chúng ta “Ác đạo đáng sợ”. 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đó là ba đường ác mà trên kinh đã nói, đường ác rất 

dễ bước vào, mà rất khó đi ra. 

Ba đường ác là do nguyên nhân như thế nào mà 

hình thành? Phật nói với chúng ta: Đường ngạ quỷ là 

do  lòng  tham,  tâm  tham  nặng  là  đọa  vào  đường  ngạ 

quỷ,  đường  địa  ngục  là  do  tâm  sân  hận,  đường  súc 

sanh là do tâm ngu si. 

Tâm ngu si chính là đối với tà chánh, thật giả, 

thiện ác, lợi hại, đều không rõ ràng, mơ mơ hồ hồ, đó 

là  ngu  si.  Cái  thế  gian  này  người  tốt  người  xấu  đều 

không  phân  rõ  ràng,  việc  tốt  việc  xấu  cũng  không 

tường tận, luôn luôn là làm những việc điên đảo, vậy 

thì quả báo sẽ ở đường súc sanh. 

Các  vị  tưởng rằng đường  súc  sanh  dường như 

tuổi  thọ  không  quá  dài,  vậy  thì  sao  không  dễ  dàng 

thoát  khỏi  đường súc sanh chứ? Đường súc sanh có 

một  số  loài  tuổi  thọ  không  dài,  thế  nhưng  cũng  có 

loài tuổi thọ rất dài, nhưng cho dù tuổi thọ không dài, 

họ cũng không dễ gì thoát khỏi. Vì sao? Vì súc sanh 

ngu si, nó chấp trước cái thân tướng đó chính là nó, 

sau khi chết vẫn trở lại súc sanh, cho nên rất khó đi 

đến được đường khác để thọ sanh, việc này thì sẽ rất 

phiền phức. 

Trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta  một  câu 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





chuyện, năm xưa khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại 

thế,  Kỳ  Viên  Tịnh  Xá  có  một  ít  công  trình,  khi  thi 

công, xem thấy dưới đất có một ổ kiến, sau khi Phật 

thấy  rồi  liền  mỉm  cười.  Những  học  trò  đi  theo  bên 

cạnh Phật liền hỏi: 

- Vì sao Ngài mỉm cười những con kiến này? 

Phật liền nói:  

- Đàn kiến này rất ngu si, bảy vị Phật xuất thế 

mà nó vẫn chưa thoát khỏi thân kiến. 

Vậy  chúng  ta  không  nói  nhiều,  chỉ  nói  một  vị 

Phật  xuất  thế,  ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp,  bảy  vị  Phật  xuất 

thế,  21  A  Tăng  Kỳ  kiếp,  mà  nó  vẫn  còn  làm  kiến. 

Không phải thọ mạng của nó dài đến như vậy mà là 

khi  kiến  chết  rồi  đầu  thai  lại  vẫn  làm  kiến,  đời  đời 

kiếp kiếp làm kiến, không hề nghĩ đến có thể thay đổi 

một  cái  thân  khác,  cho  nên  đường  súc  sanh  cũng 

không dễ gì thoát khỏi cái thân súc sanh. 

Tuổi thọ của đường ngạ quỷ rất dài. Trên kinh 

Phật nói với chúng ta về đường ngạ quỷ, một ngày ở 

trong cõi quỷ là một tháng ở nhân gian chúng ta, còn 

tuổi  thọ  của  cõi  quỷ  cũng  giống  như  cách  tính  của 

nhân gian chúng ta vậy (một năm ba trăm sáu mươi 

ngày, mười hai tháng, ba trăm sáu mươi ngày tính là 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một năm). Thế nhưng phải ghi nhớ, một ngày của họ 

là một tháng của nhân gian chúng ta, nhưng tuổi thọ 

của họ, đoản mạng cũng là một ngàn tuổi, mạng dài 

thì là đến ngàn ngàn tuổi. Có gì đáng sợ hơn không? 

Nếu bạn đọa vào đường ngạ quỷ thì lúc nào bạn mới 

có thể ra được? Nếu tính ra cũng phải đến mấy vạn 

năm sau, bạn mới có thể thoát ra được. Những ngày 

tháng  đó  thật  khốn  khổ,  trong  cõi  quỷ  không  nhìn 

thấy  mặt  trời,  mặt  trăng,  sao,  ba  ánh  sáng  này  đều 

không  nhìn  thấy,  chỉ  nhìn  thấy  bầu  trời  là  một  màu 

tối đen. Chúng ta mấy ngày không nhìn thấy mặt trời 

thì đã rất khó chịu rồi, nếu bạn ở trong cõi quỷ phải 

chịu mấy vạn năm không nhìn thấy mặt trời, bạn nói 

xem những ngày tháng đó có khổ không? 

Đời  sống  trong  cõi  quỷ  rất  khủng  khiếp,  cho 

nên ở trong ba đường, cõi quỷ gọi là  “Đao đồ”. Cõi 

quỷ vì sao gọi là đao đồ? “Đao” là hình dung thường 

hay có người đến giết hại họ, thân tâm của họ thường 

bất  an, thường hay sống trong khủng khiếp, ý nghĩa 

chính là như vậy. 

Đường  súc  sanh  gọi  là   “Huyết  đồ” ,  súc  sanh 

chết đều ăn không ngon, nên phải đều là máu chảy ăn 

nuốt lẫn nhau, súc sanh không có chết yên, đều là con 

lớn ăn con nhỏ, hay nói cách khác đều không thể chết 

tốt, việc này chúng ta phải nên biết. 

193 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Địa ngục gọi là “Hoả đồ” , địa ngục là một biển 

lửa, thật quá khổ. Tuổi thọ của địa ngục, trong kinh 

Phật  cách  nói  không  giống  nhau,  cách  nói  không 

giống nhau này tuyệt nhiên không phải Phật nói sai, ở 

trong kinh này Phật nói cùng với cách nói trong kinh 

kia khác biệt của tuổi thọ là rất lớn, bởi vì chủng loại 

địa  ngục  không  như  nhau,  có  một  số  tuổi  thọ  trong 

địa  ngục  rất  dài,  có  một  số  chịu  khổ  trong địa  ngục 

cũng  tương  đối  nhẹ,  tuổi  thọ  cũng  tương  đối  ngắn 

một chút. 


****** 

 

 

 

 

 

 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 018) 

Vậy thì chúng ta căn cứ trên kinh đã nói trong 

đường địa ngục tuổi thọ ngắn nhất, cái cách nói ngắn 

nhất: Một  ngày trong địa ngục là hai ngàn bảy trăm 

năm ở nhân gian chúng ta. Đất nước chúng ta ở trên 

thế  giới  này  được  gọi  là  nước  văn  minh  cổ  xưa, 

chúng  ta  có  lịch  sử  năm  ngàn  năm.  Năm  ngàn  năm 

này nếu ở trong địa ngục vẫn chưa đến hai  ngày. Ở 

trong  địa  ngục  trên  kinh  Phật  đã  nói  cũng  tính  một 

năm là ba trăm sáu mươi ngày. Một năm tính ba trăm 

sáu mươi ngày, một ngày của họ là hơn hai ngàn bảy 

trăm năm chúng ta. Thọ mạng của họ yểu mạng cũng 

một vạn tuổi, trường thọ thì đến vạn vạn tuổi, rất là 

khủng  khiếp.  Cho  nên  mỗi  giờ  mỗi  phút  nhất  định 

phải  đề  cao  cảnh  giác,  không  nên  tạo  nghiệp  địa 

ngục. 

Nghiệp  của  ba  đường  đều  không  thể  tạo.  Ba 

đường vì sao mà đọa lạc vào đó? Phật nói cho chúng 

ta nghe là do tạo tác mười ác nghiệp. Mười ác nghiệp, 

nghiêm trọng nhất chính là đọa địa ngục, kế đến đọa 

ngạ quỷ, nhẹ nhất là đọa súc sanh. Mười ác nghiệp: 

Thân đã tạo ra sát sanh, trộm cắp, tà dâm; Miệng tạo 

ra  có  bốn  cái  lỗi  là  nói  dối  (là  nói  lời  không  thành 

thật, nói sai sự thật), nói hai chiều (là nói khiêu khích, 

thị phi), nói thêu dệt (là nói lời ngon ngọt, đều là mê 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





hoặc người, lừa gạt người), ác khẩu (là nói lời thô lỗ); 

Ý nghiệp có tham, sân, si. Giả như mỗi ngày chúng ta 

tạo ra mười loại nghiệp này, vậy thì tiền đồ của bạn 

không  cần  đi  hỏi  người  khác,  quyết  định  đến  ba 

đường ác. Còn phải hỏi người nào nữa, rõ ràng tường 

tận, thông suốt thấu đáo, ba đường ác thì đến đường 

nào vậy? Bạn chính mình phải tỉ mỉ thử nghĩ xem thì 

cũng  biết.  Cho  nên  bạn  càng  nghĩ  càng  đáng  sợ, 

chúng ta nhất định không làm việc này. 

Không  những  chúng  ta  không  chịu  đọa  ba 

đường ác, mà ba đường thiện ở trong sáu cõi, chúng 

ta cũng không cần. Vì sao vậy? Không cứu cánh! Vì 

sao?  Bạn  muốn  tu  nhân  thiên  phước  báo,  đời  sau 

được  thân  người  lại  hưởng  phước.  Nhưng  người 

hưởng phước có rất ít người có đầu óc tỉnh táo, rất ít 

người không mê hoặc, khi phước của bạn hưởng hết 

rồi thì làm sao? Thế gian này người có phước báo rất 

nhiều, chúng ta cũng có lúc có cơ hội gặp được, xem 

thấy  họ  hưởng  phước,  xem  thấy  họ  tạo  tội  nghiệp, 

muốn  giúp  cho  họ  mà  không  thể  giúp.  Vì  sao  vậy? 

Khi  bạn  khuyên  họ,  sau  khi  họ  nghe  được  mấy  câu 

nói rồi, họ liền nhìn trước nhìn sau, đem lời nói của 

bạn bỏ ngoài tai, căn bản là không chịu nghe, căn bản 

là  không  muốn bạn  nói  thêm  nữa.  Vậy  thì  còn  cách 

nào  không?  Họ  vẫn  là  tùy  theo  tập  khí  của  họ,  tuỳ 

theo nghiệp chướng của họ, trải qua đời sống cuồng 

vọng tham dục mãi cho đến khi đem phước báo của 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đời quá khứ của họ đã tu được tiêu hao hết sạch, sau 

đó đi đến ba đường ác để đối chất. Họ chỉ làm những 

việc  như  vậy,  chúng  ta  xem  thấy  thật  đáng  thương, 

nhưng  không  cách  gì  cứu.  Cho  nên  nhất  định  phải 

thường giữ cái tâm  “Khiếp sợ đường ác” . 

 Bốn là “Bất phú hà tì”. 

Phật dạy chúng ta “Bất phú hà tì” là chính mình 

tạo tác lỗi lầm không nên che giấu, phát lồ sám hối. 

Tôi  làm sai rồi, có  dũng khí  nói  ra cho người nghe, 

người khác biết rồi, trách cứ  bạn vài  câu, mắng bạn 

vài tiếng, tốt rồi, đã báo hết rồi, cái tội này của chúng 

ta đã báo hết, cho nên gọi là “trọng tội, nhẹ báo”! 

Làm việc thiện thì đừng để người khác biết, khi 

làm thiện để người khác biết, người này tán thán bạn 

vài câu, người kia tán thán bạn vài câu, đã hưởng hết 

rồi, cái phước làm thiện không còn, cái thiệt thòi này 

sẽ rất lớn. 

Cho  nên  thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian  dạy 

chúng ta phải tích âm đức. Cái gì gọi âm đức? “Âm” 

là không để cho người khác biết, chúng ta đoạn ác tu 

thiện,  tích  công  bồi  đức,  không  nên  để  người  khác 

biết,  không  nên  để  người  tán  thán,  địa  vị  của  chính 

chúng ta càng thấp càng tốt, làm công đức có tốt hơn 

cũng  như  là  không  hề  có  làm  việc  gì,  chính  mình 

cung kính khiêm hạ đối với tất cả mọi người, vậy thì 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





tốt, công đức mà chính chúng ta tích được có thể bảo 

toàn, tương lai quả báo sẽ lớn, sẽ thù thắng. 

Người  thông  minh  nhất,  người  có  trí  tuệ  nhất 

đem phước báo cả đời của họ tu được tích lại để vào 

lúc  nào  thì  hưởng  chứ?  Vào  lúc  lâm  chung  hưởng. 

Lúc lâm chung hưởng phước gì? Không có bệnh khổ, 

đó là đại phước báo. Lâm chung không bị bệnh, lâm 

chung  rõ  ràng  tường  tận,  thông  suốt  thấu  đáo,  lâm 

chung có thể đứng mà ra đi, có thể ngồi mà ra đi, biết 

được chính mình đi đến nơi nào. Cái chỗ đi này, thù 

thắng nhất là thế giới Cực Lạc. Đó là sau khi nghiệp 

báo của cái thân này đã trả hết thì đến Thế Giới Tây 

Phương  Cực  Lạc.  Đến  Thế  Giới  Cực  Lạc  chính  là 

làm  Phật.  Việc  này  ở  trong  mười  pháp  giới  là  chọn 

lựa  tối  cao,  chọn  lựa  làm  Phật.  Cho  nên  không  có 

chọn lựa sanh thiên, đương nhiên cũng sẽ không chọn 

lựa đời sau đến nhân gian để hưởng phú quý của nhân 

gian, vì phú quý là giả. 

Chúng ta lật lịch sử ra xem thấy những Hoàng 

đế,  Tướng  quân  trải  qua  nhiều  thời  đại,  năm  xưa  ở 

đời oanh oanh liệt liệt không quá một đời. Ngày nay 

họ ở đâu vậy? Đều chôn vào lòng đất, họ có gì để đời 

đâu, nếu bạn thấy tường tận  chân tướng sự thật  này 

thì  công  danh  phú  quý  của  thế  gian  bạn  liền  buông 

bỏ,  không  ý  nghĩa  gì.  Hưởng  những  phước  báo  này 

của  thế  gian  có  rất  nhiều  khổ  báo  trong  đó.  Từ  xưa 

đến nay có vị quốc vương nào không khổ chứ? Có vị 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nào cả đời làm vua có thể vừa lòng mãn ý? Không có 

người nào. Tuy hưởng phước nhưng trong lòng cũng 

là lo lắng bất an, cũng là không thể có một đời an tâm 

thư thái, không hề có. 

Cho  nên  lỗi  lầm  không  nên  che  giấu,  càng 

không thể đùn đẩy cho người khác, phải phát lộ sám 

hối. Lộ chính là hoàn toàn phơi bày ra hết, một chút 

che giấu cũng không có. 

 Năm là “Đoạn tương tục tâm”28. 

Phật  dạy  cho  chúng  ta  “Đoạn  tương  tục  tâm”, 

chính  là  phải  “đoạn”  cái  tâm  liên  tục  tạo  tác  tội 

nghiệp này. 

Chúng  ta  sáu  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  bên 

ngoài,  nếu  thuận  với  cái  ý  của  chính  mình  thì  lòng 

tham  liền  khởi  lên,  phiền  não  liền  khởi  lên,  nếu 

không thuận với ý của mình thì tâm sân hận liền khởi 

lên. Khi cái tâm này khởi lên thì chúng ta không nên 

sợ.  Khởi  tâm  động  niệm  trên  thực  tế  mà  nói  là  bình 

thường, vì chúng ta là phàm phu nên khi sáu căn tiếp 

xúc cảnh giới sáu trần mà bạn không khởi tâm không 

động niệm  thì  bạn đã  là  Phật,  là  Bồ  Tát,  bạn  không 

phải  phàm  phu.  Phàm  phu  ở  trong  cảnh  duyên  này 

nhất  định  khởi  tâm  động  niệm.  Cho  nên  người  xưa 

nói: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Phàm phu khởi tâm động niệm là hiện tượng tất 

nhiên. Thế nhưng then chốt là ở chỗ nào vậy? Then 

chốt là không nên để cho nó liên tục. Cái ý niệm này 

vừa khởi lên, lập tức đè ý niệm này xuống, làm cho 

nó chuyển biến, đó gọi là tu hành, đó gọi là công phu. 

Người niệm Phật chúng ta chỉ dùng một câu A 

Di  Đà  Phật,  ở  trong  thuận  duyên  thuận  cảnh,  lòng 

tham khởi lên “A Di Đà Phật”, làm cho cái tâm này 

lập tức thay đổi, quyết không để lòng tham thêm lớn, 

quyết  không  để  lòng  tham  tiếp  nối;  ở  trong  nghịch 

duyên  nghịch  cảnh,  tâm  sân  hận  phiền  não  khởi  lên 

thì  không  phấn  khởi,  lập  tức  dùng  câu  “A  Di  Đà 

Phật” đè nó xuống, nhất định không để sân hận đố kỵ 

tăng thêm, nhất định không để sân hận đố kỵ tiếp nối. 

Chúng  ta  niệm  Phật  như  vậy  gọi  là  biết  niệm, 

niệm  Phật  như  vậy  gọi  là  công  phu,  nếu  không  mà 

nói, mỗi ngày, Oh! Họ thấy mình không tệ, một ngày 

niệm hai vạn danh Phật hiệu, ba vạn danh Phật hiệu, 

niệm xong Phật hiệu, vẫn cứ là mắng người, vẫn cứ là 

sân  si,  vẫn  cứ  là  khởi  hỉ,  nộ,  ai,  lạc.  Hết  rồi,  cái  gì 

cũng hết, một ngày hôm nay niệm mười vạn câu cũng 

không  còn.  Người  xưa  thường  nói:   “Đau  mồm  rát 

 họng chỉ uổng công”.  Vì sao vậy? Phật hiệu của họ 

có  niệm  được  nhiều  hơn,  nhưng  không  thể  khởi  tác 

dụng, vì họ không hàng phục được phiền não, không 

đè xuống được. 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Công  phu  chân  thật  có  lực  là  mỗi  ngày  Phật 

hiệu  không nhất  định phải  niệm nhiều  đến như  vậy, 

nhưng vấn đề then chốt nhất là bạn phải có thể phục 

được phiền não, đè xuống, đây mới gọi là công phu. 

Bạn  một  ngày  không  niệm  Phật,  không  hề  gì,  vừa 

khởi tâm động niệm thì “A Di Đà Phật”, vậy thì được 

rồi.  Khi  không động  niệm,  không  có A  Di  Đà  Phật, 

vừa khởi tâm động niệm lập tức niệm A Di Đà Phật, 

đó  gọi  là  “Giác”  được  nhanh,  đó  là  chân  thật  giác 

ngộ, vĩnh viễn giữ gìn tâm địa của chính mình Thanh 

tịnh, Bình đẳng, Giác, vậy thì đúng. 

Bạn  thấy  phía  trước  đã  nói  với  bạn  năm 

điều: “Minh  tín  nhân  quả;  Tự  hổ  khắc  trách;  Bố  uý 

 ác  đạo;  Bất  phú  hà  tì;  Đoạn  tương  tục  tâm” ,    đó  là 

sám trừ tội nghiệp của chúng ta. Đó là từ nơi sự mà 

sám, sám trừ tội nghiệp. 

Năm điều trước là đoạn ác, còn năm điều phía 

sau, bắt đầu từ điều thứ sáu là dạy chúng ta tu thiện. 

Đoạn ác tu thiện. Thiện không tu không được, không 

thể  thành  tựu  phước  huệ  chân  thật.  Người  học  Phật 

nhất định có phước báo, vì sao họ có phước báo? Tu 

phước,  mỗi  ngày  đang  tu  phước,  mỗi  niệm  đang  tu 

phước, phước báo của họ đương nhiên thêm lớn, mỗi 

niệm đang tu huệ, ngày ngày đang tu huệ, trí tuệ của 

họ nhất định thêm lớn, đó là đạo lý tất nhiên. 

Tu năm thiện: 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 Sáu là “Phát tâm Bồ Đề”. 

Phật  khuyên chúng ta phải  “Phát  tâm  Bồ Đề”. 

Phát tâm Bồ Đề, vậy thì thù thắng. Tâm Bồ Đề là tâm 

chân thật giác ngộ, đó là bạn chân thật tích công bồi 

đức.  Sau  khi  sám  trừ  nghiệp  chướng,  bạn  tích  công 

bồi đức. 

 Cái gì gọi là tâm Bồ Đề? 

Chúng ta cần phải nhận biết rõ ràng, tâm Bồ Đề 

là  chân  tâm.  Vậy  ai  có  tâm  Bồ  Đề?  Bồ  Tát  mới  có 

tâm  Bồ  Đề.  Ở  trong  nhà  Phật  chúng  ta,  A  La  Hán, 

Bích  Chi  Phật,  Quyền  Giáo  Bồ  Tát,  đều  chưa  phát 

tâm  Bồ  Đề.  Nếu  tâm  Bồ  Đề  vừa  phát,  vậy  thì  rất 

tuyệt,  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói    là  “Pháp  Thân 

Đại Sĩ”. 

Phía  trước  đã  nói  qua  với  các  vị,  “Sáu  cõi, 

mười  pháp  giới”  từ  nơi  đâu  mà  có?  Là  từ  “vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước”  mà  ra.  “Chấp  trước” 

không còn thì sáu cõi không còn. “Phân biệt” không 

còn  thì  mười  pháp  giới  cũng  không  còn.  Mười  pháp 

giới  không  còn  thì  bạn  đến  được  pháp  giới  Nhất 

Chân, chính là thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na 

Phật, Thế giới Cực lạc của A Di Đà Phật. Bạn đi đến 

nơi đó, siêu việt mười pháp giới. 

Tâm Bồ Đề vừa phát liền siêu việt mười pháp 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giới.  Hay  nói  cách  khác,  tâm  Bồ  Đề  chính  là  đem 

phân  biệt,  chấp  trước  thảy  đều  đoạn  dứt,  chân  tâm 

của bạn hiện tiền. 

Thể  của  Tâm  Bồ  Đề  là  tâm  chí  thành,  chân 

thành đến tột đỉnh. Bạn phải nên biết, bạn còn có chút 

phân biệt, còn có chút nhỏ chấp trước thì tâm của bạn 

không  thành.  Phải  đem  phân  biệt,  chấp  trước  đoạn 

được sạch sẽ. Không những không phân biệt, không 

chấp  trước  đối  với  pháp  thế  gian  mà  đối  với  Phật 

pháp cũng không phân biệt, không chấp trước. 

Nếu  như  bạn  nói:   “ Tôi  không  còn  phân  biệt, 

không còn chấp trước đối với thế gian pháp, nhưng 

tôi  còn  phân  biệt,  còn  chấp  trước  đối  với  Phật 

pháp”. Cũng không được, vẫn không thể ra khỏi sáu 

cõi. Việc này phải nên hiểu, tuyệt đối không bảo bạn 

đổi đối tượng . 

Bạn nói:”Lòng tham của tôi, hiện tại tôi không 

tham danh vọng, lợi dưỡng của thế gian, không tham 

năm  dục,  sáu  trần,  tôi  chỉ  tham  Phật  pháp,  có  được 

không vậy”? Không được! Phật là bảo bạn đoạn tâm 

tham, không phải bảo bạn đổi đối tượng. 

Tâm  tham  nhất  định  biến  ngạ  quỷ,  bạn  tham 

Phật pháp vẫn là biến ngạ quỷ, bạn tham năm dục sáu 

trần của thế gian đi làm ngạ quỷ. Tham Phật pháp vẫn 

là  biến  ngạ  quỷ,  tuy  biến  ngạ  quỷ  nhưng  hưởng 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phước  không  giống  nhau,  ham  muốn  danh  vọng  lợi 

dưỡng thế gian đọa vào đường ngạ quỷ, nhưng là ngạ 

quỷ rất nghèo khổ, ham muốn Phật pháp vẫn đọa vào 

ngạ quỷ, nhưng loại này có thể làm quan ở đường ngạ 

quỷ. Bởi vì đối tượng đó tham đó không giống nhau, 

thế nhưng vẫn là phải làm ngạ quỷ, vẫn là không cách 

gì thoát khỏi cõi quỷ, việc này các vị nhất định phải 

hiểu. 

Phật  dạy  chúng  ta  phải  đoạn  tâm  tham,  không 

phải dạy chúng ta đổi đối tượng, cái ý nghĩa này nhất 

định phải làm cho rõ ràng, nhất định phải đoạn Tham, 

Sân, Si. Cho nên nhất định phải đoạn phân biệt, chấp 

trước.  Thế  xuất  thế  pháp  thảy  đều  không  phân  biệt, 

bạn mới có thể siêu việt mười pháp giới, đó là thể của 

tâm Bồ Đề, tâm chí thành, chân thành đến tột đỉnh. 

Vậy  Phật  dạy  chúng  ta  phát  tâm  Bồ  Đề,  cũng 

chính là nói với chúng ta từ nay về sau, đối nhân xử 

thế  tiếp  vật  chỉ  một  mảng  chân  thành,  nhất  định 

không  có  chút  gì  hư  dối,  lợi  ích  cho  chính  mình. 

Người khác dùng tâm hư vọng đối với ta, người khác 

lừa dối ta, ta dùng chân thành đối với họ. 

Vậy có lẽ bạn sẽ nói:  

- Như vậy chẳng phải chúng ta bị thiệt thòi lớn 

hay sao? 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Không  sai!  Trước  mắt  chịu  thiệt  một  chút, 

nhưng tương lai không hề bị thiệt chút nào. Họ dùng 

tâm hư vọng đối với ta thì họ đến ba đường, ta dùng 

tâm  chân  thành  đối  với  họ  thì  ta  đến  Thế  Giới  Cực 

Lạc. Vậy thì làm sao như nhau được. 

Chúng ta đi là hai con đường, không phải một 

con  đường,  cho  nên  trước  mắt  bạn  phải  chịu  thiệt 

thòi, phải  chịu thua thiệt. Nhưng bạn phải  không sợ 

thiệt thòi thua thiệt, chúng ta mới có thể tham gia câu 

lạc  bộ  của  A  Di  Đà  Phật.  Nếu  như  bạn  không  chịu 

thiệt thòi thua thiệt, vẫn muốn tranh hơn như họ, vậy 

xong rồi, họ phải đến ba đường ác, bạn cũng đi theo, 

vậy  thì  sai  rồi,  đặc  biệt  sai  lầm.  Người  thông  minh 

làm  sao  có  thể  làm  việc  như  vậy?  Nhất  định  phải 

dùng tâm chân thành đối nhân xử thế tiếp vật. Chúng 

ta  là  chân  thật  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ,  chân  thật  là 

muốn thân cận A Di Đà Phật, thân cận mười phương 

tất cả chư Phật Như Lai, chúng ta là mỗi niệm đều hy 

vọng gia nhập pháp hội của các Ngài, chúng ta chọn 

lựa là tối thượng thừa trong mười pháp giới, là thừa 

cao nhất, chúng ta sâu sắc tin tưởng chính mình quyết 

định làm đến được. 

Tương lai ở nơi đây giảng “Kinh Hoa Nghiêm”, 

sau khi nghe xong “Kinh Hoa Nghiêm”, tín tâm của 

các  vị  nhất  định  sẽ  được  xây  dựng,  biết  được  ngay 

trong một đời này nhất định có thể tham gia câu lạc 

bộ  của  A  Di  Đà  Phật,  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật  và  tất  cả 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





chư Phật, một chút cũng không giả. 

Phật ở trên kinh nói với chúng ta, Tâm Bồ Đề 

khởi tác dụng có:  “Tự thọ dụng, Tha thọ dụng”. 

Cho nên khi  giảng khởi tác dụng của  Tâm  Bồ 

đề  liền  giảng  hai  loại,  Tự  thọ  dụng  cùng  Tha  thọ 

dụng. 

 Tự thọ dụng của tâm Bồ đề. 

“Tự  thọ  dụng”  của  tâm  Bồ  Đề  là  tâm  thanh 

tịnh, hiếu đức, hiếu thiện, đó là tự thọ dụng. Như hôm 

nay chúng ta giảng sám trừ nghiệp chướng “Đoạn tất 

cả ác, tu tất cả thiện, đó chính là thâm tâm, đó chính 

là tự thọ dụng”. Sau khi tâm Bồ Đề phát được rồi thì 

tự  nhiên  sẽ  là  như  vậy,  một  chút  miễn  cưỡng  cũng 

không có, cũng không cần phải người khác đốc thúc, 

tự động tự phát, họ thật làm. 

 Tha thọ dụng của tâm Bồ đề. 

“Tha thọ dụng” của tâm Bồ Đề, đó chính là đối 

nhân, xử thế, tiếp vật, đại từ, đại bi. Từ bi này dùng 

lời hiện tại mà nói chính là đối với tất cả chúng sanh, 

quan tâm chân thành, thương yêu chân thành, giúp đỡ 

nhiệt tâm, đó là tha thọ dụng. Ý nghĩa của tâm Bồ Đề 

rất sâu, rất rộng. 

Khi Phật pháp chưa truyền đến Trung Quốc, cổ 

206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thánh tiên hiền Trung Quốc chúng ta cũng đã phát ra 

cái tâm này, chẳng qua không gọi nó là tâm Bồ Đề, 

nhưng  trên  thực  tế  cùng  với  tâm  Bồ  đề  Phật  nói 

không hề khác nhau. 

Vào  thời  xưa  ở  Trung  Quốc,  Vua  Hán  Võ  Đế 

chế  định  chính  sách  giáo  dục  của  quốc  gia.  Sau  khi 

ông  chế  định  chính  sách  này  kéo  dài  mãi  đến  triều 

Mãn Thanh. Hơn hai ngàn năm, mỗi một triều đại đều 

tuân thủ, đều không hề cải biến nó. Có thể thấy được 

chính  sách  giáo  dục  này  của  người  xưa  tông  chỉ 

phương  châm  giáo  dục  chính  xác,  thế  cho  nên  Đế 

vương nhiều đời đều khẳng định tiếp nhận, đều hoan 

nghênh, đều đi chấp hành. Đó chính là thực hành tư 

tưởng giáo dục của Khổng Mạnh. Ngày nay chúng ta 

gọi là nhà Nho. 

Nhà  Nho  dạy  người  ở  trên  cương  lĩnh  giảng 

 “Tam  cương,  Bát  mục”29,  trong  phương  pháp  giáo 

học  cũng  nói  đến  tâm  Bồ  Đề,  nhưng  nó  không  có 

dùng cái danh từ này mà nói:  “Thành ý, Chánh tâm”.  

“Thành  ý”  chẳng  phải  là  tâm  chân  thành  hay 

sao?  “Chánh  tâm”  chính  là  Thâm  tâm,  Đại  bi  tâm 

trong Phật pháp chúng ta đã nói, hai thứ này họp lại, 

họ  dùng  một  chữ  “Chánh”,  chánh  tâm!  Phật  pháp 

chúng  ta  giảng  tỉ  mỉ,  bạn  dùng  cái  tâm  gì  đối  với 

chính mình, dùng cái tâm gì đối với người khác. Nhà 

Nho giảng nói tác dụng của cái “Thành ý” này, họ chỉ 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nói  một  cái  “Chánh  tâm”,  dùng  chánh  tâm  đối  với 

chính mình, dùng chánh tâm đối với người khác. Chỉ 

có Phật giảng mới tường tận. Thế nhưng cái “Thành 

ý” này là Chân thành. Chúng ta cũng rất muốn dùng 

tâm chân thành, thế nhưng vẫn là không phải. 

Bồ Tát Mã Minh có một trước tác gọi là  “Đại 

 Thừa Khởi Tín Luận” . Bạn xem thấy cái tên gọi này 

“Đại thừa, Khởi tín”. 

“Khởi tín” là vào cửa, là bước đầu, không phải 

rất sâu, cũng giống như trường học vậy, bạn vừa vào 

lớp một, vừa mới đi học. Điều kiện “Khởi tín”    chính 

là phát tâm Bồ Đề, cho nên tâm Bồ Đề vừa phát, bạn 

chính là Bồ Tát Đại thừa khởi tín. Ở trong kinh Đại 

thừa gọi là phát tâm trụ Bồ Tát, bạn là Bồ Tát vị thứ 

nào? Là vừa phát tâm, khi vừa phát tâm, chính là địa 

vị Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, công đức của Bồ Tát Sơ 

Trụ, tất cả chư Phật đều tán thán không cùng. Ở trong 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  thì  sẽ  xem  thấy,  bạn  xem  thấy 

tương  lai  các  vị  là  “Thập  Trụ”.  Đoạn  kinh  văn  này 

tổng cộng có sáu phẩm kinh đều là tán thán công đức 

của  Bồ  Tát  sơ  trụ.  Bên  trong  đặc  biệt  có  một  phẩm 

“Sơ Phát Tâm Công Đức Phẩm”  có nói cho chúng ta 

tâm  của  chúng  ta  vì  sao  không  thể  phát  khởi?  Rất 

muốn  phát  nhưng  không  cách  nào  phát  được.  Phật 

biết  được,  những  bậc  thánh  hiền  vào  thời  xưa,  các 

Ngài cũng biết được. Cho nên các Ngài nói với chúng 

ta  rằng:  “Bạn  muốn  phát  tâm  phải  không?  Bạn  cần 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải đem chướng ngại trong tâm bỏ đi, chân tâm của 

bạn mới có thể phát ra được”. 

 Trong tâm chân thành có những chướng ngại nào? 

Có  phiền  não  chướng,  có  sở  tri  chướng.  Hai 

loại chướng ngại này thật phiền não to lớn, chỉ cần có 

hai  loại  chướng ngại  này thì  tâm chí  thành của bạn, 

chân tâm của bạn, sẽ không cách gì hiển lộ. Cho nên 

Thanh  Văn,  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật,  Quyền  Giáo 

Bồ  Tát,  hai  loại  chướng  này  họ  chưa  đoạn  nên  tâm 

Bồ Đề không thể hiện tiền, vẫn cứ dùng là vọng tâm, 

không phải chân tâm. 

Còn nhà Nho dạy người dạy thế nào vậy? Bạn 

xem  trong  “Tam  cương,  Bát  mục”.  Phía  trước  câu 

“Thành ý, Chánh tâm” có hai câu “Cách vật, Chí tri”, 

sau  đó  mới  đến  “Thành  ý,  Chánh  tâm,  Tu  thân,  Tề 

gia, Trị quốc, Bình thiên hạ”. 

Có  thể  thấy  được  hai  câu  “Cách  vật,  Chí  tri” 

phía trước quan trọng. 

 Cái gì gọi là “Cách vật”? 

Sau  này  như  nhà  Nho  của  Tống,  Minh  giải 

thích hai chữ “Cách vật” này là “Cái lý tột cùng các 

vật”, nghiên cứu đạo lý của tất cả vật. Đó là căn bản 

trên phương hướng đã sai lầm. Cho nên Phu Tử đời 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





sau đi nghiên cứu, đi nghiên cứu lý, đại khái đầu óc 

đều hỗn loạn, mà lý cũng chưa nghiên cứu ra được. 

Vẫn là Tư Mã Quang thông minh hơn. Tư Mã 

Quang  là  tín  đồ  Phật  giáo,  tín  đồ  Phật  giáo  thuần 

thành, ông nói thì rất có đạo lý, ông giải thích về hai 

chữ  “Cách vật”. 

Chữ  “Vật”  chính  là  “Vật  dục”.  Giải  thích  của 

ông không giống như giải thích của người trước. Vật 

là vật dục, chính là thị phi, nhân ngã, danh vọng, lợi 

dưỡng,  năm  dục,  sáu  trần.  Cách  giải  thích  này  của 

ông cùng giải thích của Phật pháp là như nhau. 

Còn  chữ  “Cách”  là  gì  vậy?  “Cách”  là  “Cách 

đấu”,  cũng  chính  là  nói,  chúng  ta  chính  mình  phải 

đấu tranh với năm dục, sáu trần, chúng ta phải chiến 

thắng nó, không nên bị nó chiến thắng chúng ta. Bạn 

phải có thể khắc phục năm dục sáu trần, thì đây chính 

là nhà Phật nói “Đoạn phiền não” là câu nói này. 

 Cách “Đoạn phiền não” thế nào vậy? 

Nhà Nho gọi “Khắc chế”, đó chính là phương 

pháp  đoạn  phiền  não.  Cách  này  tốt,  nếu  bạn  có  thể 

khắc phục năm dục sáu trần. 

Cho nên Phật dạy cho chúng ta, dạy cho đệ tử 

đời sau phải  “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”.   

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Thầy”  chính  là  ý  nghĩa  của  sự  mô  phạm,  là 

làm gương. Phật tuy không tán thành tu khổ hạnh, thế 

nhưng Phật lại tán thán tu khổ hạnh. Vì sao vậy? Vì 

con người nếu có thể trải qua đời sống thanh đạm, ý 

niệm của “vật dục” này sẽ rất tan nhạt, hay nói cách 

khác, rất dễ đoạn phiền não. Còn nếu như bạn ở trong 

đời sống ham thích hưởng thụ thì bạn không có năng 

lực  hàng  phục  năm  dục  sáu  trần,  phiền  não  của  bạn 

rất khó đoạn. Phiền não của bạn chưa dứt thì tâm Bồ 

Đề không thể sanh khởi. 

Cái điểm này các vị đồng tu phải đặc biệt chú 

ý. Vì sao vậy? Bởi vì muốn vãng sanh Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, thì điều kiện trên Kinh Vô Lượng 

Thọ,  câu  đầu  tiên  chính  là:   “Phát  tâm  Bồ  Đề,  một 

 lòng chuyên niệm A Di Đà Phật”. 

Nếu tôi không đem sự việc này, giảng rõ ràng 

giảng  tường  tận  cho  mọi  người  nghe,  tương  lai  bạn 

không thể vãng sanh, bạn sẽ không thể trách tôi rằng: 

“Lời  nói  quan  trọng  này,  vì  sao  ông  không  nói  với 

tôi?” Hiện tại tôi nói với các vị rồi, các vị  không chịu 

đi làm, vậy không phải trách nhiệm của tôi. Nếu bạn 

đến hỏi tôi, thì tôi cũng đã nói với bạn từ sớm nhưng 

bạn không tin tưởng thì không còn cách nào. 

Cho  nên  phát  tâm  Bồ  Đề  vô  cùng  quan  trọng, 

nhất  định  phải  dùng  tâm  chân  thành  đối  đãi  người, 

vậy thì chân tâm của bạn liền hiện tiền, bạn nhất định 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





phải khắc phục dục niệm của bạn.  Ở trong năm dục 

sáu trần, hiện tại gọi là thế giới muôn màu, nhất định 

không  bị  nó  dụ  hoặc,  bạn  chính  mình  có  thể  khắc 

phục  được  mình,  đó  chính  là  công  phu  “Cách  vật”. 

Cho nên “Cách vật” là phá “Phiền não chướng”. 

 Cái gì gọi là “Chí tri”? 

“Chí tri” là phá “Sở tri chướng”.    Chúng ta phải 

cầu học vấn chân thật, trí tuệ chân thật. Học vấn và trí 

tuệ chân thật đều ở trên kinh Đại thừa. Ở bộ kinh nào 

vậy? Kinh Vô Lượng Thọ là tốt nhất, còn “Kinh Hoa 

Nghiêm”  thì  nói  được  càng  rõ  ràng  càng  thấu  triệt 

hơn. 

Tương  lai  hai  bộ  kinh  này  của  chúng  ta  đều 

giảng  ở  đạo  tràng  này.  Hiện  tại  chúng  ta  đang  làm 

công  tác  trù  bị,  trước  tiên  là  in  quyển  kinh.  Quyển 

kinh mà chúng ta biên tập mới lại để mọi người xem 

quyển này, câu đoạn, thứ lớp, chương pháp, kết cấu, 

nghĩa lý trong kinh điển này, khi bạn vừa xem liền có 

thể hiểu ngay, rõ ràng tường tận, khi học dễ dàng. 

Hiện  tại  nếu  chúng  ta  mở  quyển  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  ra,  đó  là  bổn  xưa,  quyển  in  bằng  bản  gỗ, 

một  mặt  mười  hàng,  một  hàng  hai  mươi  chữ,  cũng 

không có thứ lớp, cũng không có chấm phẩy, xem thế 

nào  cũng  xem  không  hiểu,  khi  xem  thì  trong  lòng 

không thoải mái. Cho nên không thể không đem kinh 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này phân câu đoạn mới lại. Do đó phải biên tập mới 

lại. 

Cái công tác biên tập mới lại này, phần thứ nhất 

chúng ta đã làm xong rồi, cho nên chúng ta dự định 

ngày 18 tháng này bắt  đầu giảng. Từ ngày 18, tôi  ở 

nơi đây một tuần lễ giảng năm ngày, bốn ngày giảng 

“Hoa  Nghiêm”,  một  ngày  giảng  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  quyển  kinh  này  ngắn, 

ngắn  chúng  ta  giảng  dài,  kinh  ngắn  giảng  dài,  còn 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  dài,  rất  dài,  kinh  dài  chúng  ta 

giảng ngắn. Như vậy thì rất tự tại, không bị hạn chế 

thời gian, chúng ta hy vọng ba năm có thể hoàn thành 

công  trình  này,  có  thể  làm  tốt  được  công  trình  này, 

chúng ta dự định giảng ba năm. Vì vậy cái “Chí tri” 

này, phương pháp trong hai bộ kinh này là Chí tri tốt 

nhất, học tập có hiệu quả nhất. 

“Cách  vật”  nhất  định  phải  ở  ngay  trong  cuộc 

sống chính mình. Trong cuộc sống chúng ta nhất định 

phải  tiết  kiệm,  không  nên  lãng  phí,  phải  tiết  phước, 

tuy  chính  mình  có  phước  báo,  cũng  phải  tiết  phước, 

không nên lãng phí. Phước báo dư ra, phân cho chúng 

sanh  cùng  hưởng  thì  phước  báo  của  bạn  càng  ngày 

càng lớn, phước báo của bạn vĩnh viễn hưởng không 

hết.  Không  nên  chính  mình  có  phước  chỉ  một  mình 

hưởng hết, đó là sai lầm. Chính mình có phước, cho 

dù  có  rất  nhiều  phước  báo,  chúng  ta  chỉ  hưởng  thụ 

chút thôi, tất cả còn lại thảy đều chia cho chúng sanh 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





cùng hưởng, bạn có thể bố thí phước càng nhiều, thì 

phước của bạn càng lớn. 

Phía trước đã nói với các vị, bạn bố thí tài thì 

được tiền tài, bố thí pháp được thông minh, bố thí vô 

uý được khoẻ mạnh sống lâu, bạn bố thí phước báo, 

thì  bạn  đương  nhiên  được  phước  báo  lớn,  là  đạo  lý 

nhất  định.  Cho  nên  chúng  ta  phải  bố  thí  phước  báo 

lớn,  tạm  đủ  cho  đời  sống  thì  được  rồi,  vẫn  là  tích 

thiện, tích phước là quan trọng. 

Mỗi  niệm  vì  chúng  sanh,  mỗi  niệm  vì  xã  hội, 

chúng sanh đều có phước, xã hội này tốt thì đời sống 

của chúng ta đương nhiên sẽ tốt, chúng ta không hề 

rời khỏi xã hội, không hề rời khỏi chúng sanh. Không 

nên  mỗi  niệm  nghĩ  cho  chính  mình,  mỗi  niệm  nghĩ 

cho chính  mình, vậy thì  tâm Bồ Đề không còn, mỗi 

niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì xã hội, tâm Bồ Đề 

liền hiện tiền, cho nên nhất định phải phát tâm Bồ Đề. 

Tâm Bồ đề sẽ không nói nhiều ở đây, tương lai giảng 

đến trên kinh còn phải nói tỉ mỉ. 

 Bảy là “Tu công bổ quá”.   

Phật  dạy  chúng  ta  phải  “Tu  công  bổ  quá”  là 

trong đời quá khứ chúng ta, hoặc ngay trong một đời 

này,  những  việc  đã  làm  sai  rất  nhiều,  đều  là  có  lỗi 

lầm, cho nên Phật khuyên bảo chúng ta phải nỗ lực 

tu thiện đểbù đắp lỗi lầm của chúng ta. 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Người thế gian thường hay nói, chúng ta tạo tác 

tội nghiệp, bây giờ lập công, lấy công chuộc tội, trên 

pháp  luật  thế  gian  có  rất  nhiều  người  làm  như  vậy. 

Nhưng  trong  Phật  pháp  thì  không  được  vậy,  trong 


Phật  pháp,  thiện  quyết  định  có  quả  thiện,  ác  quyết 

định  có  ác  báo,  nhất  định  không  thể  nói:  “Tôi  ngày 

trước  đã  tạo  ra  rất  nhiều  tội  ác,  hiện  tại  tôi  tu  đại 

thiện, cái tội của tôi có thể không cần trả báo”. Không 

hề có việc như vậy vì đó là không phù hợp với định 

luật nhân quả. 

Thế nhưng bạn ngay đời này nếu như nỗ lực tu 

thiện, bạn tu thiện đặc biệt mạnh, sức mạnh cái thiện 

của bạn sẽ được hưởng trước, tội nghiệp  mà bạn đã 

tạo  cái  ác  báo  sẽ  chậm  lại,  lùi  lại  sau,  ác  báo  sau, 

thiện báo trước. Còn nếu như cái lực lượng ác mạnh, 

thì  cái  ác  sẽ  báo  trước,  cái  thiện  mà  bạn  làm  sẽ  báo 

sau, không hề có chuyện không báo. Đó là định luật 

của nhân quả, chân lý của nhân quả. 

Chúng ta hiểu rõ được cái đạo lý này bạn không 

thể không khiếp sợ đối với nhân quả, chân thật là sợ 

nhân quả. Vì sao vậy? Quả báo không hề sót lọt, chỉ 

là báo sớm hay báo trễ mà thôi, không hề không báo, 

khởi một ác niệm đều phải nhận lấy báo ác, khởi một 

thiện  niệm  cũng  có  quả  thiện,  khởi  tâm  động  niệm, 

lời nói việc làm, ba nghiệp đều đang tạo. 

“Tu công bù lỗi” là Phật khuyên bảo chúng ta 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





việc này. Không phải là nói đem công bù tội, không 

phải vậy, mà là hy vọng quả thiện của chúng ta báo 

trước, quả ác sẽ được chậm lại, làm cho nó lùi lại sau. 

Giả như thiện căn của chúng ta rất lớn, chúng ta 

sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  việc  này 

quá tốt, đến nơi đó để làm Phật, sau khi làm Phật rồi, 

chúng ta muốn hỏi những tội nghiệp đã tạo trong đời 

quá  khứ  còn  phải  trả  báo  hay  không?  Nếu  như  nói 

bạn  làm  Phật  rồi,  làm  Bồ  Tát  rồi  thì  không  trả  báo 

nữa, vậy thì định luật nhân quả nói không thông rồi. 

Xin nói với các vị, làm Phật làm Bồ Tát đến sau cùng 

vẫn phải trả báo, thế nhưng cái báo đó, ở trên cảm thọ 

đó hoàn toàn không giống như chúng ta. 

Hiện tại khi chúng ta trả báo chân thật là cảm 

thấy vô cùng thống khổ, còn khi Phật Bồ Tát thọ báo 

thì rõ ràng tường tận, Oh! Nó đến rồi, đời quá khứ là 

do tạo ra cái nhân đó, cho nên hiện tại phải chịu cái 

quả báo này. Nghĩ là trả nợ, trả được rất hoan hỉ, rất 

tự  tại,  từng  món  trong  sổ  đều  xoá  hết,  đều  tiêu  hết, 

vậy an lạc dường nào. Đời trước chúng ta gạt người 

ta  rất  nhiều  tiền,  chúng  ta  tạo  ra  cái  nghiệp  này,  thì 

khi đời này gặp được, người ta sẽ gạt tiền của chúng 

ta mang đi hết, chúng ta rất khổ sở. Nếu như chúng ta 

biết  được  đời  trước  ta  đã  gạt  họ,  hiện  tại  họ  gạt  ta, 

vừa lúc phải trả, một chút ảo não cũng không có, bị 

gạt mà còn thấy rất thoải mái, còn rất an vui, làm sao 

có  thể  giống  nhau  được?  Cho  nên  Phật  Bồ  Tát  khi 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến đây chịu quả báo, an vui tự tại. 

Bạn  thấy  Ngài  An  Thế  Cao,  An  Thế  Cao  thật 

cũng  đã  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát  rồi,  ông  đến  Trung 

Quốc trả hai lần thiếu nợ mạng, đến để chịu báo, hai 

lần thiếu nợ mạng, đời trước đã giết lầm người đó, đã 

giết lầm một người, đời này đến ngay nơi đó cũng để 

cho người ta giết nhầm lại. Giết nhầm mà vẫn còn có 

tội, ông đã biết trước nên nói với  bạn của ông, hôm 

nay tôi sẽ gặp cái nạn gì, sẽ gặp phải sự việc gì, sẽ bị 

chết  đi,  anh  nói  với  quan  phủ,  không  nên  trị  tội  cái 

người này, vì đây là do nghiệp lực đời trước của tôi 

như thế nào đó, nên đời này phải gánh lấy cái quả báo 

này, là do tôi đến để trả nợ mạng. 

Không  thể  nói  thành  Phật  thành  Bồ  Tát  thì 

không  chịu  báo,  làm  gì  có  đạo  lý  này.  Thế  nhưng 

cũng  có  khi  không  chịu  báo,  không  chịu  báo  là  đối 

phương  hai  bên  đều  rất  tường  tận,  ta  thiếu  họ  một 

mạng, anh ấy biết rõ, anh ấy nói “Tôi không cần anh 

trả mạng”. Vậy thì được, vậy thì không việc gì, đã có 

trường hợp như vậy, vị Bồ Tát này đến nơi đây giảng 

kinh nói pháp, gặp lại oan gia trái chủ của mình, họ 

nghe được Phật pháp thấu hiểu rồi, thôi vậy món nợ 

về trước chúng ta bỏ qua vậy, không nên trả, không 

cần nữa, vậy thì không việc gì. 

Cho nên quả báo nhất định là chân thật, “báo” 

và “không báo” đều ở nơi “duyên”. Vậy thì phải xem 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





thời tiết  nhân duyên đó của bạn. “Duyên” có lúc  có 

thể thao túng ở chính nơi tay chúng ta, chính mình có 

thể  làm  chủ.  Đó  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta  phương 

pháp “Tu công bổ quá” , ý nghĩa chính ngay chỗ này. 

Phía sau Phật dạy chúng ta “Thủ hộ chánh pháp”. 

 Tám là “Thủ hộ chánh pháp”  30. 

Cái công đức này là vô cùng to lớn, công đức 

đệ nhất trong thế xuất thế gian pháp. Chánh pháp phải 

gìn giữ như  thế nào vậy? Các vị  nhất  định phải  nên 

biết, đó là “Y giáo tu hành”. Ở trong “Quảng tu cúng 

dường”  phía  trước  đã  nói  qua  với  mọi  người  “Như 

giáo tu hành cúng dường". 

Những đạo lý đã nói trong Kinh giáo của Phật, 

kinh điển của Phật đó chúng ta phải tường tận, phải 

thấu  triệt.  Phật  dạy  chúng  ta  phương  pháp  sống, 

phương  pháp  đối  nhân  xử  thế,  phương  pháp  tu  học, 

nhất định phải tuân thủ. Phương pháp trong kinh điển 

đã dạy không phải phương pháp gì khác mà chính là 

phương  pháp  dạy  cho  chúng  ta  làm  người,  phương 

pháp sinh hoạt, rất là mật thiết, thậm chí đến dạy cho 

chúng ta phương pháp làm việc, phương pháp qua lại 

với  mọi  người,  cả  thảy  đều  có,  không  có  thứ  nào 

không có. 

Chúng ta phải nỗ lực học tập, Phật dạy chúng ta 

làm  thế  nào  chúng  ta  nhất  định  phải  làm  cho  được, 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật dạy chúng ta không nên làm chúng ta nhất định 

tuân thủ quyết định không làm, đó là trước tiên hộ trì 

chính mình, sau đó lại giúp đỡ chánh pháp cửu trụ thế 

gian. 

Giúp đỡ chánh pháp cửu trụ thế gian, nhất định 

giống  như  Cư  Sĩ  Lâm  nơi  đây  xây  đạo  tràng,  mời 

pháp  sư  đến  giảng  kinh  nói  pháp,  vậy  chánh  pháp 

mới  có  thể  cửu  trụ.  Những  năm  gần  đây  Lý  mộc 

Nguyên khai ngộ rồi, nếu ông không khai ngộ thì ông 

không  làm  việc  này,  chỉ  có  chân  thật  khai  ngộ  ông 

mới  đem  lầu  bốn,  lầu  năm  tu  sửa  mới  lại,  để  mọi 

người đến đây nghe kinh. Ngồi nơi đây thoải mái dễ 

chịu,  đến  nơi  đây  ngồi  lại  hai  giờ  đồng  hồ,  không 

phải  đến  chịu  tội,  là  đến  hưởng  thụ,  trong  hai  giờ 

đồng  hồ  này,  thân  tâm  thư  thái.  Công  trình  đó  vẫn 

chưa hoàn công, sau khi hoàn công so với hiện tại thì 

chắc rằng tương lai giảng đường này sẽ rất mỹ quan. 

Trong này còn có một số phù điêu, có bức vẽ thiên nữ 

tán hoa, bản vẽ đó tôi đã xem qua, ông làm ở Trung 

Quốc, nhất định làm cho mọi người vào đây rất thoải 

mái. Đó đều là Hộ Trì Chánh Pháp. 

Trong Hộ Trì Chánh Pháp then chốt nhất chính 

là bồi dưỡng nhân tài tiếp nối, thời đại này của tôi đã 

già  rồi,  tương  lai  không  giảng  nổi  nữa.  Không  có 

người giảng vậy Phật pháp chẳng phải bị đoạn tuyệt 

sao? Hiện tại các vị thấy có không ít pháp sư trẻ tuổi 

đến  từ  Trung  Quốc,  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật, 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





tương lai họ đến tiếp nối. Chúng ta xuống giảng đài 

rồi  thì  họ  lên  tiếp  nối.  Những  người  thanh  niên  này 

vừa  mới  học  giảng  kinh,  đương  nhiên  nhất  định  sẽ 

giảng có rất nhiều chỗ không được vừa ý mọi người. 

Là  sơ  học  nên  kinh  điển,  lý  luận,  đạo  lý  đều  chưa 

thuộc, thế nhưng họ cần phải có người hộ trì. 

Làm  thế  nào  hộ  trì?  Đến  nghe  giảng,  bạn  đến 

nghe chính là hộ trì. Nếu bạn không đến nghe, họ ở 

nơi đó học giảng kinh, vừa nhìn xuống thấy không có 

mấy  người,  thì  nghĩ  “Ta  không  phải  là  người  khéo 

giảng,  ta  không  thể  giảng  kinh”,  tâm  liền  bị  thoái 

chuyển.  Còn  khi  vừa  nhìn  xuống  thấy  có  rất  nhiều 

người, oh! Đại khái “Ta giảng không tệ, ta vẫn có thể 

giảng”, vậy làm cho chí khí của họ được nâng cao. 

Ở  khoá trước tôi đã nói với các vị rồi, cho nên 

khi quý vị đến nghe họ giảng kinh, họ là cây Bồ Đề, 

các vị đến nghe kinh chính là tưới nước, đến để tưới, 

đến vun bồi cho họ, khiến cho họ dần dần trở thành 

một cây đại thụ. Cho nên các vị nghe họ giảng kinh 

công  đức  sẽ  rất  lớn,  đó  là  các  vị  hộ  trì  chánh  pháp, 

nghe  tôi  giảng  kinh  công  đức  không  lớn  như  vậy. 

Hiện tại mấy ngày này, thứ 6, thứ 7 thì tôi giảng, thời 

gian  khác  còn  lại  đều  là  những  học  trò  này  đang 

luyện tập giảng kinh, hoan nghênh mọi người đến hộ 

trì  chánh  pháp,  đến  khích  lệ  họ.  Đồng  thời  các  vị 

nghe kinh nếu như cảm thấy họ giảng có vấn đề, nghe 

không rõ ràng, hoặc là có chỗ nghi hoặc, hoặc là phát 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiện họ có chỗ sai lầm, các vị có thể viết một tờ giấy 

cho họ, để cho họ không ngừng cầu cải tiến, chân thật 

giúp đỡ họ. 

Ngày trước lão sư đã dạy cho tôi: “Ban đầu học 

giảng  kinh,  khi  mới  học  giảng  kinh,  ta  ở  trên  đài 

giảng là học trò, bên dưới nghe kinh đều là thầy giáo 

của ta, đều là giám học của ta, ta ở nơi đây đưa ra báo 

cáo với mọi người tu học của ta, mời mọi người chân 

thật  chỉ  giáo  cải  tiến,  chúng  ta  chân  thật  tiếp  nhận, 

chân thật y giáo phụng hành, thì chính mình mới có 

tiến bộ”. 

Cho  nên  học  giảng  kinh,  nhất  định  phải  tiếp 

nhận  phê  bình  chỉ  giáo  của  đại  chúng.  Đại  chúng 

không phê bình chỉ giáo nghĩa là không quan tâm đối 

với  bạn,  còn  như  chân  thật  ái  hộ  bạn  thì  nhất  định 

giúp  đỡ  bạn,  nhất  định  phải  có  phê  bình  với  bạn, 

chúng  ta  chính  mình  nhất  định  phải  tiếp  nhận,  nhất 

định  phải  nỗ  lực  cải  tiến.  Phê  bình  với  bạn,  bạn 

không thể cải tiến, thì lần sau họ không nói nữa. Vì 

sao vậy? Nói không ích gì, bạn không chịu sửa, còn 

nhắc nữa làm gì, vậy là buông bỏ bạn. Bạn cố gắng 

học tập, mỗi một người nhắc nhở bạn, bạn đều nỗ lực 

cải  tiến  sửa  chữa.  Vậy  thì  người  đưa  ra  ý  kiến  rất 

hoan hỉ “Ta dạy ông ấy, hôm nay ông ấy đã sửa rồi”, 

họ sẽ rất hoan hỉ, họ sẽ cố gắng giúp đỡ bạn. Cho nên 

chúng ta học, phải học thái độ tốt đẹp, chúng ta, thính 

chúng  mọi  người đến  giúp  đỡ họ,  chúng  ta  cũng  nỗ 

221 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





lực gánh trách nhiệm này để giúp đỡ họ, khiến cho số 

pháp sư trẻ này có thể thành tựu, tương lai có thể tiếp 

tục huệ mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh. Đó chân 

thật là hộ trì chánh pháp. 

 “Sám Trừ Nghiệp Chướng”  vốn dĩ nghĩ giảng 

hai lần sẽ giảng xong, vẫn chưa được, vẫn phải giảng 

một  lần  nữa.  Được  rồi!  Ngày  mai  tiếp  tục  vẫn  phải 

nói lại lần nữa. 

Hôm hay thời gian hết rồi. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 019) 

Thế Tôn nói với chúng ta, nhất định phải tu học 

mười loại tâm hạnh liễu thoát sanh tử. 

Trong  mười  loại  này  năm  loại  phía  trước  là 

Sám  tội,  chính  là  đã  nói  đoạn  tất  cả  ác.  Phật  dạy 

chúng ta:  

 Đoạn tất cả ác: 

Một là “Minh tín nhân quả”. 

Hai  là  “Tự  hổ  khắc  trách”.  Chính  mình  phải 

chân thật có thể phát khởi tâm hổ thẹn, phải chăm chỉ 

nỗ lực ra công khắc chế mình, khắc phục tất cả phiền 

não tập khí của chính mình. 

Ba là “Bố úy ác đạo”. Phật nhắc nhở chúng ta 

đường ác thật là đáng sợ, quyết định không thể lơ là 

xem thường. 

Bốn là “Bất phú Hà tì”. Làm sai bất cứ sự việc 

gì,  không  nên  che  giấu,  không  nên  ngụy  trang,  phải 

dũng  cãm,  có  đủ  dũng  khí,  có  thể  công  bố  với  mọi 

người, không sợ mọi người trách cứ, mọi người trách 

cứ chúng ta, chính là giúp chúng ta tiêu tai, cái đạo lý 

này nhất định phải nên hiểu. 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Năm là “Đoạn tương tục tâm”. Phật dạy chúng 

ta khởi tâm động niệm, ác niệm, nhất định không thể 

để cho ý niệm này tiếp nối, ý niệm vừa mới khởi lên 

liền phải  phát giác, thì  liền  phải  hàng phục nó. Như 

vậy mới có thể chân thật làm đến được đoạn tất cả ác. 

Sau  khi  đoạn  ác  phải  tu  thiện.  Bạn  không  tu 

thiện  thì  bạn  không  thể  tích  công  bồi  đức.  Chỉ  có 

chân thật tích công bồi đức mới có thể thành tựu đại 

phước, đại thiện của chính mình. 

Cho  nên  Phật  phía  sau  có  năm  điều  dạy  cho 

chúng ta: 

 Tu tất cả thiện:  

Một là khuyên chúng ta phải “Phát tâm Bồ Đề”. 

Hai là phải biết “Tu công bổ quá”31  

Ba là “Thủ hộ chánh pháp”32. Cái điều này hôm 

qua  đã  giảng  đến  chỗ  này,  ý  nghĩa  chưa  hết,  bởi  vì 

điều này vô cùng là quan trọng. 

Các  vị  cần  phải  nên  biết  hộ  pháp  còn  quan 

trọng hơn so với hoằng pháp. Thực tế mà nói thế gian 

này không phải không có người hoằng pháp, nhân tài 

hoằng  pháp  rất  nhiều,  nhưng  nếu  không  gặp  được 

thiện hộ nhiệt tâm thì nhân tài hoằng pháp cũng sẽ bị 

dìm mất. Ngay trong một đời của họ có thể tự lợi mà 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không thể lợi tha. Những sự thật đạo lý này vào thời 

gian  trước  chúng  ta  cũng  đã  từng  nói  qua  mấy  lần. 

Mỗi lần chúng ta ở trong giảng đường đều có không 

ít đồng tu mới đến. Đồng tu cũ tuy là đã nghe qua, e 

là thời gian lâu rồi, rất có thể đã quên, quên rồi, đồng 

tu mới thì chưa nghe qua, cho nên nói nhiều một chút 

cũng không ngại gì, cũng có chỗ hay. 

Người hoằng pháp này cũng giống như là một 

giáo  viên  rất  giỏi  ở  thế  gian,  họ  có  học  vấn  có  đức 

hạnh,  có  phương  pháp  giáo  học  rất  tốt,  nhưng  nếu 

như  không  có  người  muốn  theo  học  với  họ,  thì  họ 

cũng là vô ích, họ cũng không thể phát huy được tác 

dụng.  Còn  nếu  như  muốn  có  người  theo  họ  học  thì 

đương nhiên trước tiên phải có người thành lập một 

học đường. 

Trung  Quốc  vào  thời  xưa  thành  lập  một  học 

đường phần nhiều  là tư thục, mời  một  thầy giáo, có 

mười mấy đến hai mấy, ba mấy học trò. Vị thầy giáo 

được mời này mới có thể phát huy sở trường của ông 

ấy, vì nếu như không có người thành lập học đường 

thì ông ấy không cách gì phát huy được đức năng của 

ông ấy. 

Vào thời hiện đại một vị thầy giáo giỏi nếu như 

không có một trường học tốt và hiệu trưởng (là người 

phụ trách của trường học này) lại không quen biết đối 

với thầy giáo này, không mời thỉnh ông ấy thì ông ấy 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





cũng  không  có  cơ  hội  giáo  học.  Cho  nên  nhất  định 

phải có người quen biết người thầy giáo ấy và phải có 

người mời thỉnh ông ấy, trọng dụng ông ấy, thì ông 

ấy mới có thể phát huy sở trường đặc biệt của mình, 

mới có thể chân thật giáo huấn một phương. 

Vậy  giáo  hoá  một  phương  công  đức  chân  thật 

có phải là của ông thầy ấy không? Không thể xem là 

của ông ấy, là của ai vậy? Là của người hộ pháp. Bạn 

xem  thấy  ngày  nay  ở  nơi  đây  mở  lớp  dạy  học,  giáo 

dục  làm  được  thành  tựu  thì  được  quốc  gia  xã  hội 

khen thưởng, ban tặng, cho ai vậy? Cho hiệu trưởng, 

khen tặng cho hiệu trưởng. Nếu như trường học do tư 

nhân làm nhất định là khen tặng phần thưởng cho hội 

trưởng  của  họ  là  người  mở  lớp  học.  Công  là  do  họ, 

còn như  làm không được tốt, lỗi  cũng  ở nơi họ. Họ 

phải gánh lấy trách nhiệm giáo dục đối với nơi này. 

Họ  có  thể  làm  được  tốt,  họ  có  huệ  nhãn,  họ  có  thể 

mời được giáo viên tốt nhất, giúp cho họ chấp hành 

giáo  học.  Cho  nên  họ  là  người  chủ  đạo  chánh  sách 

giáo học, họ xếp đặt giáo trình, giáo viên chẳng qua 

là đến để chấp hành mà thôi, giúp họ thay họ lên lớp. 

Cho nên công đức này là ở nơi người mở lớp, ngày 

nay chúng ta gọi là hộ pháp. 

Vì  vậy  các  vị  phải  nên  biết  hoằng pháp  và  hộ 

pháp  là  một  thể,  nhưng  hộ  pháp  vẫn  là  quan  trọng 

hơn so với hoằng pháp, nếu như không có người hộ 

trì, Phật Bồ Tát ra đời cũng không thể lợi ích chúng 

226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh. Trách nhiệm của hộ pháp rất nặng, nhưng công 

đức của hộ pháp rất  lớn. 

Thích Ca Mâu Ni Phật đem công việc hộ pháp 

này uỷ thác cho ai? Chúng ta xem thấy được ở trên 

kinh,  Phật  đem  công  việc  của  hộ  pháp  uỷ  thác  cho 

quốc  vương,  đại  thần,  đại  phú,  trưởng  giả.  Những 

người này họ có năng lực hộ pháp, có oai thế, có tiền 

của, họ có thể xây dựng đạo tràng, họ có thể bố trí an 

ổn  cho  những  vị  pháp  sư  này,  bồi  dưỡng  pháp  sư, 

khải thỉnh pháp sư ở nơi này hoằng pháp lợi sanh, họ 

chuyên mở trường học, làm Đổng sự. Làm Đổng sự 

trưởng,  mời  thỉnh  pháp  sư  đến,  trụ  trì  cái  đạo  tràng 

này.  Trụ  trì  trong  cái  đạo  tràng  đó  cũng  giống  như 

tổng  sự  trưởng  trong  một  công  ty  vậy,  trụ  trì  cũng 

giống như tổng sự trưởng, pháp sư giảng kinh trong 

đạo tràng đó là người phụ việc, mỗi người một công 

việc, ông chủ là  Đổng sự trưởng. Là  Đổng sự trong 

hội này, họ là ông chủ, là hộ pháp. Không có sự hộ trì 

của họ, người xuất gia làm gì có tiền của, làm gì có 

đủ lực. Đừng nói xây một đạo tràng là khó khăn, che 

một  chòi  tranh  đối  với  người  xuất  gia  cũng  không 

phải  dễ,  làm  sao  phát  huy  được  sở  trường  của  họ. 

Cho  nên  chúng  ta  ở  nơi  đây  giảng  kinh  nói  pháp, 

công  lao  là  của  ai  vậy?  Là  Cư  Sĩ  Lâm,  ông  chủ  là 

Đổng sự của Cư Sĩ Lâm, Đổng sự trưởng của Cư Sĩ 

Lâm, họ là ông chủ, công đức hoằng pháp lợi sanh là 

của họ, do họ làm. Nếu họ không mời mình đến giảng 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





kinh  thì  chúng  ta  cũng  không  cách  gì  đến  được  nơi 

đây, nếu họ không ở nơi đây mở lớp bồi dưỡng pháp 

sư trẻ, thì không có người nào có thể đến đây được. 

Cho nên ngày nay chúng ta giảng kinh ở nơi đây có 

rất  nhiều  đồng  tu  được  lợi  ích.  Không  những  thính 

chúng  ở  tại  đây  được  lợi  ích,  mà  hiện  tại  nhờ  vào 

thiết  bị  khoa  học  các  đồng  tu  ở  trước  truyền  hình 

cũng được lợi ích. 

Hôm qua thầy Ngộ Đạo hiện tại đang ở Canada  

gọi điện thoại cho tôi, nói với tôi: 

- Tịnh Tông của Hoa Kỳ cùng Cannada tiền đồ 

một  mảng  sáng  lạng,  số  lượng  người  hiện  tại  đọc 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  người  niệm  Phật,  số  lượng 

nhiều  vô  kể,  còn  có  một  số  người  đọc  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” đọc được rất tốt. 

Tôi liền hỏi thầy ấy: 

-  Họ  không  hiểu được ý  nghĩa,  làm  sao  có  thể 

đọc được tốt đến như vậy? 

Thầy  lấy  cuốn  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  của 

Singapore, có phiên âm Latinh rồi nói: 

-  Người  nước  ngoài  căn  cứ  vào  phiên  âm  đó, 

đọc ra chữ Trung Quốc không hề sai, còn như trong 

kinh giảng nói việc gì họ không hề biết. 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi nói: 

- Rất tốt, rất khó được. 

Có rất nhiều  người nước ngoài  cũng đang đọc 

quyển kinh này, chúng ta có thể hiến tặng cho họ, nơi 

nào cần đến, thì chúng ta đều có thể tặng cho. Người 

nước ngoài dùng phiên âm La tinh đích thực rất thuận 

tiện,  còn  như  quyển  của  Đài  loan  dùng  chú  âm  phù 

hiệu thì họ không cách gì đọc được, do đó dù họ có 

được  cũng  không  thể  dùng,  còn  quyển  chú  âm  của 

Singapore, họ có được thì rất dễ dùng. 

Tịnh Tông có thể mở rộng đến như vậy, tốc độ 

nhanh như vậy là nhờ vào sức mạnh nào vậy? Truyền 

hình!  Ở  toàn  nước  Mỹ  cùng  Canada,  mỗi  ngày  có 

một  giờ  đồng  hồ  phát  sóng  về  chúng  ta  ở  trên  đài 

truyền  hình  nên  họ  là  từ  trong  truyền  hình  mà  nhận 

được. Cho nên ngày nay chúng ta đến đây giảng kinh, 

thính  chúng  không  thể  hạn  lượng,  mắt  thịt  chúng  ta 

nhìn thấy nhiều người đến như vậy ở tại đây, nhưng 

còn có nhiều thính chúng khác thì ta không nhìn thấy 

được,  vì  nhiều  người  ngồi  trước  tivi  ở  các  quốc  gia 

khu vực khác thì sẽ không biết là số người nhiều đến 

bao nhiêu. Lợi ích vô biên, loại công đức lợi ích này 

của  ai  vậy?  Vẫn  là  hội  trưởng  của  Cư  Sĩ  Lâm,  của 

những ông chủ này. 

Cho nên công đức của hộ pháp này không thể 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nghĩ  bàn. Nếu như  muốn Phật  pháp hưng vượng thì 

bốn chúng đệ tử chúng ta đều phải biết làm công việc 

hộ pháp. 

Ngày trước khi tôi còn trẻ học Phật, học giảng 

kinh với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Nếu như không gặp 

được Hàn Quán, trong 30 năm toàn tâm toàn lực hộ 

trì  thì  chắc  chúng  ta  cũng  không  có  thành  tựu  của 

ngày  nay.  Nếu  không  có  được  người  hộ  trì  này,  tôi 

nghĩ tôi chỉ có hai con đường để đi, một đường chính 

là  đi  làm  kinh  sám  và  như  vậy  sẽ  bỏ  đi  việc  giảng 

kinh  vì  không  có  cơ  hội  để  giảng  cho  bạn;  còn  một 

con đường nữa, đó là nếu không chịu đi làm kinh sám 

thì  đành  phải  hoàn  tục,  lại  vào  trong  xã  hội  để  tìm 

công việc. Do đó bạn mới biết được công đức hộ trì 

không thể nghĩ bàn. 

Hộ  trì  rất  không  đơn  giản,  cả  nhà  Hàn  cư  sĩ 

giúp  đỡ  tôi  cũng  gặp  phải  rất  nhiều  khổ  nạn,  thế 

nhưng bà hiểu được, bà sáng suốt, bà không bị quấy 

nhiễu của hoàn cảnh bên ngoài. 

Bạn  ở  trên  bục  giảng  kinh  giảng  không  được 

hay  thì  người  ta  sẽ  cười  bạn,  chướng  ngại  này  vẫn 

nhỏ,  còn  nếu  như  bạn  giảng  được,  không  tệ,  thính 

chúng  rất  hoan  hỉ,  rất  tán  thán,  người  đố  kỵ  sẽ  liền 

đến,  việc  này  là  không  thể  tránh  khỏi.  Người  đố  kỵ 

liền sẽ nghĩ hết cách để phá hoại, đến khiêu khích, đến 

sanh sự, nhất là ngày trước khi tôi ở trong nhà của Hàn 

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Quán  Trưởng.  Chúng  ta  là  người  xuất  gia,  bức  đến 

không  còn  đường  để  đi,  không  có  chùa  nào  có  thể 

dung chứa bạn, ở trong nhà cư sĩ ở hết 17 năm không 

phải  thời  gian  ngắn,  người  khiêu  khích  sanh  sự  là 

không thể tránh khỏi. Người trong nhà của họ phải có 

thể nhẫn chịu được, còn nếu như không thể nhẫn chịu 

được, họ sẽ nói:  “Pháp sư à! Không được rồi, ông ở 

 nơi đây tôi không thể chịu nổi áp lực bên ngoài”. 

Vậy thì chúng ta đành phải ra đi. Nhưng người 

trong nhà họ sáng suốt, họ có thể chịu được, bất  cứ 

dèm  pha  gì,  thậm  chí  bất  cứ  nhục  mạ  gì,  họ  đều 

không hề để ý. Việc này là vô cùng khó làm, không 

dễ dàng. Cho nên thành tựu của chúng ta, chân thật là 

rất  cảm  kích  đối  với  bà,  không  có  bà  thì  không  có 

thành tựu của ngày nay, cũng không có thư viện Hoa 

Tạng  của  Đài  Bắc,  cũng  không  có  Tịnh  Tông  Học 

hội. Cho nên công đức hộ trì là không thể nghĩ bàn. 

Hộ trì phải có trí tuệ chân thật, có định lực chân 

thật. Có trí tuệ có thể phân biệt phải quấy, có định lực 

thì không bị  cảnh giới  bên ngoài  quấy nhiễu, có thể 

kiên trì, sau cùng mới có thành tựu. Cho nên khi Hàn 

Quán  Trưởng  vãng  sanh,  hai  lần  bà  nhìn  thấy  A  Di 

Đà  Phật  đến  an  ủi  bà,  bà  xem  thấy  Hải  hội  liên  trì. 

Điềm lạ đích thực là tương ứng với công đức của bà, 

chúng ta được rất là an ủi. 

Ngày  nay  các  vị  xem  thấy,  người  xuất  gia 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





chúng ta khoác cái  y này, màu sắc này là màu cafe, 

không  phải  là  màu  đỏ,  không  phải  là  y  màu  đỏ,  áo 

tràng màu vàng như thông thường, ngày trước chúng 

ta  đều  là  khoác  y  như  vậy.  Khi  Hàn  Quán  Trưởng 

bệnh  nặng,  có  một  hôm  tôi  bỗng  nghĩ  ra,  màu  sắc  y 

của chúng ta không như pháp. Phật nói cho chúng ta 

nghe màu sắc  của y phục này,  chính là loại  màu sắc 

như hiện tại  đang dùng này, y nhiễm sắc, tránh khỏi 

năm loại  màu  chính là đỏ, vàng, xanh,  trắng, đen, vì 

đây  là  năm  loại  màu  chính,  cho  nên  y  phục  của  nhà 

Phật  gọi  là  Casa  là  y  màu  nhiễm  sắc,  không  phải 

chánh sắc. Tôi nghĩ đến cái điểm này, thế là gọi điện 

thoại cho tiệm may tăng phục, mời họ may cho chúng 

ta loại  y phục như pháp này. Ông  chủ của tiệm  may 

tăng phục buổi tối đến thư viện đo y phục cho chúng 

tôi. Chúng tôi liền nhờ ông ấy có thể may cho chúng 

tôi  nhanh  hơn  một  chút.  Ông  liền  nói  với  chúng  tôi 

rằng buổi trưa A Di Đà Phật đến tiệm của ông dặn bảo 

ông, thư viện có việc gấp và bảo ông ấy phải mau làm 

cho  xong.  Ông  còn  nói  “Nguyên  liệu  may  đồ  tôi  đã 

chuẩn bị xong hết”. Oh! Thật là không thể nghĩ bàn, 

chúng  ta  khởi  một  niệm  đúng  pháp,  liền  có  thể  cảm 

ứng A Di Đà Phật thông báo cho tiệm may mau làm 

cho xong. Cho nên ngày nay chúng ta đắp cái y này, 

thật không dám đổi lại màu đỏ, A Di Đà Phật gia trì, 

đây là Phật khẳng định, bất kể trường hợp nào chúng 

ta  không  còn  dám  dùng  màu  vàng,  màu  đỏ  tươi  đẹp, 

không dám dùng nữa, cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ở trong việc hộ pháp, chúng ta phải hiểu được 

trong  “Phẩm  Hạnh  Nguyện”  đã  nói  (hiện  tại  phẩm 

này chúng ta vẫn chưa giảng đến): Vào lúc này Phật 

không  còn  ở  đời  nữa  thì  việc   “Thỉnh  chuyển  pháp 

 luân”  không cách gì thỉnh Phật, chỉ có thỉnh những vị 

cao tăng, đại đức, không luận là tại gia, xuất gia, họ 

có tu học đối với Phật pháp, có học có tu, nhưng hiện 

tại chứng quả đó là việc quá khó nên chúng ta không 

gặp được, nhưng chỉ cần họ chân thật có tu có học thì 

chúng ta có thể mời họ đến giảng kinh. 

Thế  nhưng  mời  họ  đến  giảng  kinh  lại  phải 

thông hiểu, đại chúng của chúng ta đang tu pháp môn 

gì,  chúng  ta  mời  họ  đến  giảng  kinh  luận  gì  nhưng 

nhất định phải có sự trợ giúp đối với việc tu học của 

chúng  ta  thì  mới  đúng.  Mọi  người  chúng  ta  đều  là 

niệm  Phật,  đều  là  một  mục  tiêu  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

nếu như bạn mời một vị pháp sư đến giảng cho bạn 

nghe về tham thiền, hoặc mời một vị pháp sư đến dạy 

cho bạn trì chú, vậy thì sai rồi, phá hư đi pháp môn tu 

học của chúng ta. Việc này chính là người hộ pháp, 

phải  hộ  pháp  của  Phật,  họ  không  những  “hộ”  cho 

chính mình, còn phải “hộ pháp” cho đại chúng, vì đại 

chúng mà mời thầy giáo đến dạy học nhưng nhất định 

phải  mời  thầy  giáo  có  tương  ưng  với  tu  học  của 

chúng ta, chúng ta mới có thể được lợi ích. 

Ngày trước khi tôi ở Đài Trung, thân cận lão cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm. Mười năm không hề rời 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





khỏi  ông,  ông  đi  đến  nơi  đâu,  thì  chúng  tôi  đi  theo 

ông đến đó. Chúng tôi là chúng thường tùy của thầy. 

Chúng  thường  tùy  đại  khái  có  khoảng  20  đến  30 

người,  chúng  tôi  một  nhóm  người  này  nhất  định  là 

cùng đi theo lão cư sỹ Lý. Ngay trong mười năm, tôi 

thấy  lão  cư  sĩ  Lý  sáng  lập  Liên  Xã  Đài  Trung,  thư 

viện  Từ  Quang.  Hai  cái  đạo  tràng  hoằng  pháp  này 

ngay  trong  mười  năm  có  rất  nhiều  đại  pháp  sư,  đại 

đức,  cư  sĩ  đi  ngang  qua  Đài  Trung.  Lão  sư  Lý  nhất 

định đích thân đến bến xe nghinh tiếp, đích thân đưa 

tiễn đến bến xe, nhất định mời họ ăn cơm, cung kính 

cúng dường, lễ tiết rất chu đáo, nhưng không hề mời 

họ  giảng  khai  thị,  đừng  nói  đến  giảng  kinh,  giảng 

khai thị cũng không mời giảng. Ban đầu tôi nhìn thấy 

việc này, tôi luôn cảm thấy có chút kỳ lạ. Có một số 

pháp sư từ nước ngoài đến, lão sư tôn kính đối với họ 

như  vậy,  thế  nhưng  không  mời  họ  kết  chút  pháp 

duyên với mọi người chúng tôi, mời giảng chút khai 

thị, ông không mời. Chúng tôi luôn cảm thấy lão sư 

Lý dường như có chút ngạo mạn, không hề xem trọng 

người khác, thế nhưng trên biểu hiện của ông thì lại 

rất  cung  kính,  lễ  tiết  một  chút  cũng không  hề  thiếu, 

chúng ta làm sao không có nghi hoặc cho được. Lão 

sư  nhìn  thấy  được,  tuy  là  chúng  tôi  không  nói  ra 

nhưng bị ông nhìn thấy được. Ông triệu tập chúng tôi 

đến, số người không nhiều, đến khoảng mười người, 

rồi ông nói với chúng tôi. Ông nói:  

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



- Không phải tôi không muốn mời ông ấy giảng 

khai thị, nhưng ông ấy vừa khai thị thì tôi lại phải tốn 

rất  nhiều  thời  gian  mới  làm  cho  tâm  của  đồng  tu 

chúng ta có thể định lại được vì những vị pháp sư đó 

là pháp sư   tham Thiền, những pháp sư đó là pháp sư 

học  giáo,  pháp  sư  tu  Mật,  họ  đến  vừa  giảng  cho 

chúng ta, họ đến nói “Tham thiền tốt hơn so với niệm 

Phật, tham thiền  minh tâm kiến  tánh, niệm  chú, học 

mật Tức Thân Thành Phật”. Vậy thì đồng tu chúng ta 

nghe  rồi,  tín  tâm  liền  lay  động,  như  vậy  có  phải  là 

việc phiền phức hay không? Trong khi tôi không dễ 

gì trong mười năm bồi dưỡng tín tâm niệm Phật của 

mọi người, hiện tại một câu A Di Đà Phật niệm đến 

cùng. 

Cho nên ông không chịu mời họ giảng khai thị, 

là ông hộ pháp, giữ  gìn thuần  tín của đại  chúng đối 

với  tín  tâm,  thâm  tín  thiết  nguyện,  tuyệt  đối  không 

thể bị người phá hoại, là cái ý như vậy. Cho nên sau 

khi ông nói rõ ràng chúng tôi mới bừng tỉnh hiểu ra, 

đó thật là người hộ pháp có đại từ đại bi, bảo hộ mọi 

người, vì không dễ dàng gì bồi dưỡng được chút Tín-

Nguyện-Hạnh này nên làm sao có thể khinh xuất để 

người ta nói mấy câu thì liền dao động? 

Đại đức thời xưa cùng hiện tại khác nhau. Đại 

đức  vào  thời  xưa  chân  thật  là  người  có  đức  hạnh, 

trong  Phật  pháp  thường  nói:   “Nếu  muốn  Phật  pháp 

 hưng,  chỉ  có  tăng  khen  tăng,  đôi  bên  tán  thán  lẫn 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 nhau, Phật pháp chúng ta mới có thể hưng khởi”.   

Thế nhưng hiện tại thông thường, nhất là pháp 

sư trẻ tuổi, chưa được nhận qua giáo huấn chính quy 

nên họ không hiểu được đạo lý này. Họ đến nơi đâu 

luôn  là  giới  thiệu  họ,  chính  mình  tu  học  con  đường 

này là tốt, họ có thành kiến, cho nên đối với các pháp 

môn  khác,  họ  liền  có  phê  bình.  Như  vậy  thì  rất  dễ 

dàng  dẫn  sai  người  khác  tu  học.  Việc  này  thông 

thường chúng ta gọi là không biết lễ phép. Nếu là một 

người  rõ  lý  thì  chúng  ta  đều  có  thể  thỉnh,  không 

những  có thể  thỉnh  họ giảng khai  thị  mà  còn  có  thể 

mời  họ  giảng  kinh.  Vì  sao  vậy?  Họ  tán  thán  pháp 

môn của chúng ta, đối với đồng tu chúng ta có lợi ích 

lớn. Lão sư Lý, ông hiểu được hộ pháp, hộ trì chánh 

pháp. Việc này phải học qua, không học thì làm sao 

biết. Chúng tôi ở dưới hội của lão sư Lý, lão sư Lý đã 

từng dạy bảo qua chúng tôi, cho nên chúng tôi hiểu 

được, chúng tôi có thể giữ lễ. 

Năm  1977  tôi  giảng  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  ở 

Hồng Kông, pháp sư Thánh Nhất tham gia pháp hội 

này của tôi, ông đến nghe kinh, ông nghe rất hoan hỉ, 

mời tôi đến Đại Tự Sơn, đến đạo tràng của ông, cùng 

đại  chúng  của  ông  kết  pháp  duyên,  giảng  một  buổi 

khai thị. Tôi đến nơi đó của ông vừa nhìn thấy nơi ấy 

là đạo tràng thiền tông, rất hi hữu. Cái đạo tràng đó 

còn có hơn 40 người, mỗi  ngày tọa hương, tuân thủ 

qui củ của thiền đường, không dễ dàng. Tôi đã xem 

236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thấy  qua  rất nhiều đạo  tràng,  nhưng không hề  chăm 

chỉ làm đạo như vậy. Ông mời tôi giảng khai thị, tôi 

biết được tôi sẽ giảng cho ông nghe cái gì. 

Việc  thứ  nhất,  tán  thán  pháp  sư  Thánh  Nhất, 

pháp sư giỏi, có tu có học. Tôi không dám nói ông có 

chứng quả, tôi không dám nói, tôi khẳng định ông có 

tu  có  học,  dạy  bảo  một  phương,  tán  thán  pháp  sư. 

Việc thứ hai tán thán đạo tràng, đó là đạo tràng thanh 

tịnh  trang  nghiêm,  thành  tựu  đạo  nghiệp  của  mọi 

người.  Việc  thứ  ba  là  tán  thán  đại  chúng,  tán  thán 

pháp môn của họ. 

Tôi  tu Tịnh  Độ, một chữ  về Tịnh Độ tôi  cũng 

không nhắc đến, Thiền  hay, tôi  tán  thán Thiền. Đến 

khi tôi rời khỏi đạo tràng đó, trên đường còn có một 

số người đi theo tôi, có một số người đưa tôi đi, vẫn 

còn có mấy người, liền hỏi tôi, họ nói: 

- Pháp sư Tịnh Không vừa rồi ông luôn miệng 

tán  thán  Thiền  hay,  vậy  tại  vì  sao  ông  không  tu 

Thiền? Vì sao ông lại niệm Phật? 

Bạn thấy đấy, người đi  theo tôi  nghe được lời 

nói  này,  họ  liền  khởi  nghi  hoặc,  vậy  thì  làm  sao 

được? Tôi liền nói với họ: 

- Thiền là người thượng thượng căn  mới có tư 

cách  tham  Thiền,  tôi  là  người  hạ  căn,  tôi  rất  muốn 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





tham thiền, nhưng không đủ tư cách, nên quay đầu lại 

thành thật niệm A Di Đà Phật. 

Lời tôi nói đều là thật, không phải giả, cho nên 

tôi  tán  thán  họ  đến  tột  đỉnh,  tăng  thêm  những  đại 

chúng của họ, càng có thêm lòng tin đối với pháp sư 

Thánh Nhất. Bạn xem họ thấy người từ bên ngoài đến 

đối với Hoà Thượng của chúng ta, đều tán thán đến 

như vậy, bội phục đến như vậy, tăng trưởng đạo tâm 

của họ, vậy mới là đúng. Pháp sư Thánh Nhất có tu 

hành, hiểu được, nếu ông đến đạo tràng của tôi, nhất 

định  tán  thán  niệm  Phật,  tuyệt  đối  sẽ  không  giảng 

Thiền tông, đó chính là chân thật biết được hộ pháp. 

Người  xưa  thường  nói:   “Thà  làm  động  nước 

 trăm sông, không động tâm người tu niệm”33.   Họ đã 

tu pháp môn này thì bạn làm sao có thể tuỳ tiện dao 

động họ, đó là một việc rất tàn khốc, thật không nên 

làm. 

Thế nên những năm đầu tôi đến đây, khi tôi vừa 

học Phật liền nghe pháp sư Diễn Bồi giảng kinh. Vào 

lúc đó tôi vẫn chưa xuất gia, tôi rất thân với ông, bởi 

vì tôi khi nghe giảng kinh thì nhất định ngồi hàng đầu, 

mặt  đối  mặt  ngày  ngày  đều  thấy  nhau,  cho  nên  rất 

quen mặt. Sau khi tôi xuất gia, ông rất ái hộ đối với 

tôi,  cũng  rất  là  tôn  trọng,  tôi  gọi  ông  là  lão  sư,  ông 

xem tôi như là bạn, quan hệ của chúng tôi là như vậy. 

238 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Khoảng  2-3  năm  đầu  đến  Singapore,  ông  đều 

đến phi trường tiếp tôi, khi tôi rời khỏi, ông đưa tiễn 

tôi ra đến phi trường. Về sau ông đến Đài Loan, ông 

rất vui ở tại Cơ Kim Hội chỗ tôi, ông mời tôi đến đạo 

tràng của ông, giảng kết duyên với tín đồ của ông một 

buổi.  Tôi  biết  rõ,  ông  tu  “Di  Lặc  Tịnh  Độ”,  là  ông 

muốn  sanh  về  cung  trời  Đâu  Suất,  không  phải  đi 

chung một đường với chúng ta. Cho nên khi tôi đến 

chỗ ông giảng khai thị, thì tôi đặc biệt tán thán Pháp 

Tướng Duy Thức Tông, tán thán Di Lặc Tịnh Độ. Tôi 

không  hề  nhắc  đến  một  chữ  Di  Đà  Tịnh  Độ  của 

chúng ta, đó là qui củ, nếu bạn hiểu. 

Do  đây  có  thể  biết  cái  qui  củ  này,  bạn  đi  đến 

bất  cứ  đạo  tràng  nào,  họ  đều  hoan  hỉ  mời  bạn  đến 

giảng khai thị, còn nếu bạn không hiểu cái qui củ này, 

mọi  người  đều  sẽ  sợ  bạn  nói  chuyện,  vì  bạn  nói 

chuyện  sẽ  nhiễu  loạn  lòng  người,  sẽ  phá  hoại  tín 

ngưỡng của mọi  người, làm cho người ta hoài  nghi. 

Đó là qui củ. Cho nên bất cứ nơi nào mời chúng ta, 

chúng  ta  phải  hỏi  thăm  dự  liệu  trước,  chỗ  họ  là  tu 

pháp môn gì? Tu được bao lâu? Do người nào hướng 

dẫn? 

Còn nếu như  đạo tràng đó của họ, không phải 

chuyên tu một pháp môn, vậy thì bạn có thể tuỳ tiện 

giảng.  Cái  đạo  tràng  đó  của  họ  pháp  sư  nào  cũng 

thỉnh, pháp môn nào cũng giảng, lộn xộn rối rắm, vậy 

thì không hề gì, không có gì để ngăn ngại, trái lại đầu 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





óc của họ đã lộn xộn rối rắm rồi, họ không biết được 

pháp  môn  nào  là  đúng.  Có  một  số  đạo  tràng  không 

tìm được pháp sư hoằng dương Phật  pháp, phàm hễ 

pháp sư nào đi ngang qua nơi đó thảy đều thỉnh, thỉnh 

hết tất cả, cả thảy đều mời để giảng kinh, giảng khai 

thị. Họ nói: 

-  Pháp  sư  ông  thích  giảng  cái  gì  thì  cứ  giảng 

thứ đó, chúng tôi thì pháp nào cũng muốn nghe, pháp 

nào cũng đều muốn học. 

Sau  cùng  bất  cứ  thứ  gì  cũng  đều  không  có 

thành tựu. Đạo tràng như vậy, chúng ta cũng đã từng 

gặp  qua.  Do  đây  có  thể  biết,  hoằng  pháp  có  thể  có 

được  hiệu  quả  hay  không  vấn  đề  then  chốt  là  ở  hộ 

pháp. 

Tôi còn đưa ra cho các quý vị một thí dụ rất rõ 

ràng.  Những  năm  đầu,  mỗi  năm  tôi  đều  đến  Hồng 

Kông giảng kinh, mỗi năm đều phải đi giảng một đến 

hai lần. Hồng  Kông cách Đài Loan rất gần, máy bay 

bay một giờ thì đến. Năm xưa ở Hồng Kông, có một 

người, chỉ có một bà Lôi hộ trì, mỗi lần đều là bà mời 

tôi đến giảng kinh. Sau khi bà Lôi qua đời, thì không 

có người mời nữa. 

Năm trước trở lại Hồng Kông, tôi giảng kinh ở 

Hồng  Kông, đại khái trước sau tôi cũng đã có mười 

năm ở Hồng Kông nên cũng có phần cảm tình đối với 

240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hồng Kông. Trở lại Hồng Kông tôi đi xem thử, gặp 

được một số lão đồng tu, những lão đồng tu này nói 

với tôi: 

- Pháp sư à! Đã 7 năm rồi ông không trở lại. 

Tôi nói: 

- Thời gian đã lâu vậy rồi sao? 

Nhằm lại xem qua thật không sai, đã 7 năm 

không đến Hồng Kông. Tôi nói: 

-  Không  phải  tôi  không  đến,  mà  là  không  có 

người  mời  tôi  đến,  tôi  không thể  tự  mình  đi  đến,  đi 

đến mọi người cự tuyệt tôi, tôi đến để làm gì. 

   Cần phải có người đến tìm tôi, không có người 

mời thỉnh, thì chúng ta không có cách nào, dù chúng 

ta có muốn đến nơi đó để kết duyên với mọi người, 

nhưng không có duyên phận, duyên không đầy đủ. 

Ở Singapore cũng là như vậy, chỉ có một mình 

cư sĩ Lý Mộc Nguyên hộ trì. Đó là vào năm 1987, lần 

đầu tiên tôi đến đây giảng qua một buổi ở Cư Sĩ Lâm, 

hai  buổi  giảng ở Đoàn  Hoằng pháp thanh niên. Vào 

lúc đó đoàn trưởng của Đoàn Hoằng pháp thanh niên 

là Lý Mộc Nguyên. Qua ba lần gặp mặt, thì ông liền 

kết cái duyên phận này. Lần đầu đến, tôi nhớ là tôi ở 

Chùa Song Lâm giảng 2 lần, ông sắp xếp tốt cho tôi 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





nhiều nơi, có rất nhiều nơi, thế là tôi đến hiểu rõ hoàn 

cảnh  nơi  đó.  Lần  thứ  hai  chính  là  Lý  mộc  Nguyên, 

ông mời tôi. Về sau mỗi năm đều là ông đến mời tôi, 

các  vị  thử  nghĩ  xem,  nếu  như  không  có  ông, 

Singapore ai mời tôi? Không có người mời, dù rằng 

tôi  cũng  có  quen  biết  được  vài  người,  nhưng  những 

người đó đều không mời tôi. Cho nên các vị thử nghĩ 

hiện  tại  Singapore  có  nhiều  người  đọc  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” đến như vậy, người niệm Phật nhiều đến 

như vậy. 

Hơn  nữa  Tịnh  Tông  ảnh hưởng  cả  Đông  Nam 

Á, mỗi năm Lý cư sĩ phải đến Trung Quốc rất nhiều 

lần, năm trước ông nói với tôi đã đi sáu lần, đối với 

Phật giáo Trung Quốc cũng có ảnh hưởng rất lớn. Tôi 

không  có  công  đức,  công  đức  là  hoàn  toàn  của  ông 

ấy.  Cho  nên  các  vị  đồng tu nhất  định phải  biết,  nếu 

các vị muốn tu tích công đức thù thắng nhất, nên làm 

hộ pháp. Bạn lên đài giảng kinh là giáo viên thì vì sao 

bạn  không  làm  hiệu  trưởng?  Vì  sao  bạn  không  làm 

Đổng sự trưởng, làm ông chủ? Hà tất phải lên đài làm 

giáo  viên,  giáo  viên  là  phước  báo thấp  nhất,  là  giáo 

viên nghèo, ông chủ là phước báo lớn, trí tuệ lớn. Trí 

tuệ lớn là gì? Ông có thể mời giáo viên, ông có chánh 

sách  giáo  học  tốt,  có  thể  chân  thật  đem  Phật  pháp 

thúc đẩy mở rộng, đại trí tuệ, ông có tổ chức có nhân 

lực, có tài lực, phước báo lớn, nhất định có đại phước 

đức, đại trí tuệ, mới có thể làm đại hộ pháp, còn như 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không có phước báo, có chút trí tuệ, vậy thì đành phải 

học giảng kinh. 

Cho nên hoằng hộ, chúng ta cần phải phân định 

rõ  ràng.  Các  vị  pháp  sư  trẻ  tuổi  tương  lai  có  phước 

báo  lớn,  làm  trụ  trì  một  phương,  làm  lãnh  đạo  Phật 

giáo  một  phương.  Bạn  phải  có  trí  tuệ,  mời  thỉnh 

những  vị  pháp  sư  có  thể  giảng  kinh,  pháp  sư  tu  trì 

được rất tốt, giúp đỡ các vị giáo hoá một phương thì 

bạn có công đức chân thật. 

Giữ  gìn  chánh  pháp  là  vô  cùng  quan  trọng, 

chánh pháp có thể cửu trụ thế gian hay không, có thể 

lợi ích chúng sanh hay không, đều ở sự khéo hộ trì. 

Khéo hộ trì chính là có phước đức, có trí tuệ. Trí tuệ 

có  thể  phán  đoán  được  chân  vọng,  có  thể  phân  biệt 

được tà chánh, có thể phân biệt được phải quấy. Có 

phước báo thì họ có năng lực thúc đẩy, có năng lực 

thì  sức  ảnh  hưởng  mới  thường  lớn  được,  cái  đạo  lý 

này  chúng  ta  không  thể  không  hiểu.  Cũng  phải  nên 

học tập, đương nhiên sự việc này tuyệt nhiên không 

phải người nào cũng có thể làm được, thế nhưng chỉ 

cần  phát  tâm  còn  phước  báo  trí  tuệ  kém  một  chút, 

thực tế mà nói vẫn có thể làm được. 

Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  nói  rất  hay:  “Chúng  ta 

không có phước báo nhưng A Di Đà Phật có phước 

báo, chúng ta không có trí tuệ, A Di Đà Phật có đại trí 

tuệ, cả đời chúng ta chỉ cần dựa vào bên cạnh A Di 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Đà Phật, không có trí tuệ cũng biến thành có trí tuệ, 

không có phước báo cũng biến thành có phước báo, 

dựa núi này thật tốt, chân thật dựa được chắc”. 

Cho nên Lý Mộc Nguyên tìm được cái núi tốt 

để  dựa,  vì  vậy  ông  mười  năm  qua  từ  nơi  công  việc 

của Phật giáo đều thuận buồm xuôi gió, cách dựa núi 

này dựa thật hay, dựa thật chắc, thật khiến cho người 

cảm động. 

Lý  Mộc  Nguyên  vào  mười  năm  trước  đã  bị 

bệnh ung thư. Năm đầu tiên khi tôi gặp mặt ông, ông 

rất  mập,  giáng như  Bồ  Tát  Di  Lặc  vậy.  Tôi  nghĩ  có 

một số đồng tu những năm đầu gặp qua ông ấy vẫn 

còn nhớ được, ông giống như Bồ Tát Di Lặc vậy, cái 

bụng  rất  to,  người  rất  tráng  kiện,  rất  mập.  Năm  thứ 

hai, đến năm thứ ba, ông bỗng chốc liền ốm xuống, 

vào lúc đó tôi vẫn chưa chú ý đến, ông nói với tôi bác 

sĩ đã chẩn đoán ông đã bị bệnh ung thư, bác sĩ nói với 

ông, thọ mạng của ông nhiều nhất chỉ được sáu tháng 

nữa.  Những  báo  cáo  chẩn  đoán  này  của  ông,  phim 

chụp X quang hiện nay vẫn còn, 30 đến 40 tấm phim 

chụp,  nội  tạng  bên  trong  không  có  chỗ  nào  còn  tốt. 

Ông  là  một  tín  đồ  Phật  giáo  chân  thành,  ông  biết 

chính  mình  bị  cái  bệnh  này,  đã  không  thể  cứu,  cho 

nên ông đem tất cả việc buôn trong nhà thảy đều giao 

cho vợ ông, tài sản đều giao hết, thẻ tín dụng đều trả 

cho ngân hàng, trên người không còn bất  cứ  thứ  gì, 

đến ở Đạo tràng Cư Sĩ Lâm làm công quả, sống một 

244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày làm  một  ngày, đợi lúc vãng sanh. Bạn xem đã 

đợi đến mười mấy năm, sức khoẻ càng ngày càng tốt. 

Hiện tại đi kiểm tra lại, không có thứ bệnh nào. Cho 

nên ông ở Singapore trong giới y học cho là một kỳ 

tích,  bởi vì  ông  không  có  khám  bệnh,  không  hề  tìm 

bác sĩ, không hề uống thuốc, ông đều buông bỏ tất cả. 

Sau khi chẩn đoán bệnh có người giới thiệu cho ông 

bác  sĩ  giỏi,  thư  giới  thiệu  ông  vẫn  còn  giữ  lại,  ông 

không đi, không đi tìm bác sĩ, chỉ là niệm Phật, đợi 

Phật đến tiếp dẫn vãng sanh, tế bào ung thư của toàn 

thân ông quả nhiên tiêu mất, không còn nữa. Hơn nữa 

hiện  tại  thân  thể  khoẻ  mạnh,  vượt  qua  người  thông 

thường  chúng  ta.  Ông  nói  với  tôi,  năm  trước  thăm 

viếng Trung Quốc đại lục, đến phương bắc âm hai (-

2o)  độ,  ông  cũng  chỉ  mặt  áo  sơ  mi,  ông  không  lạnh, 

mùa đông trong thân thể ông phát nhiệt, nhiệt phát ra 

bên ngoài, mùa hạ thì  trong thân ông mát. Bạn xem 

hiện  tại  thân  thể  của  ông  là  đông  ấm  hạ  mát,  thật 

không thể nghĩ bàn. 

Các vị phải nên biết, tôi ở nơi đây đem cái đạo 

của Phật pháp giảng cho các vị nghe, các vị nghe rồi 

bán  tín  bán  nghi,  chưa  chắc  đã  thật  tin,  nhưng  cư  sĩ 

Lý Mộc Nguyên là hiện thân nói pháp, ông làm cho 

bạn xem, bạn có tin hay không? Ông làm ra cho bạn 

xem,  bạn  có  thể  có  tín  tâm  kiên  định  như  vậy,  chí 

nguyện  kiên  định.  Ông  đem  tất  cả  buông  bỏ,  ngay 

trong  một  đời  này  chân  thật  là  hy  sinh  phụng  hiến 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





triệt để, vì Phật pháp, vì xã hội, vì chúng sanh. Ông 

cùng với A Di Đà Phật đồng tâm, đồng nguyện, đồng 

hiểu,  đồng  làm.  Cái  thân  của  ông  đã  chuyển  đổi, 

mười năm trước bị bệnh phải chết, đó là nghiệp báo 

thân của ông, hiện tại ông đem nghiệp báo thân của 

ông chuyển thành thân nguyện lực. 

Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói   “Lực  trì  thân, 

 nguyện  thân”.   “Nguyện  thân”  chính  là  thừa  nguyện 

trở lại. Phước báo của ông ngày nay là do đâu mà có? 

Là chư Phật Như Lai gia trì, do tất cả chúng sanh có 

phước,  ông  liền  có  phước,  đó  là  hiện  thân  nói  pháp 

ngay trước mắt chúng ta. 

Bạn thấy ông thật có phước báo, mỗi lần khi đi 

đến  Trung  Quốc  đại  lục,  dẫn  theo  đoàn  mấy  mươi 

người, lần này ông đã đi rồi, ngày 8 trở về. Nghe nói 

hơn một trăm người đi cùng ông, trong hơn một trăm 

người này có người già, có người già đến hơn 80 tuổi. 

Bạn  thấy  có  người nào  có  cái  gan  lớn như  vậy,  dẫn 

theo một số người già, nếu nhỡ người già bị bệnh hay 

xảy ra việc gì ở Đại lục thì phải làm sao? Bạn làm sao 

có thể gánh vác nổi. 

Trong lễ xưa của Trung Quốc chúng ta đều nói: 

 “Bảy  mươi  không giữ  lại  đêm,  tám  mươi  không  giữ 

 lại ăn cơm”.  Người già bảy mươi tuổi, không nên giữ 

lại trong nhà bạn, do nguyên nhân gì? Nếu nhỡ khi ở 

trong nhà bạn, bỗng nhiên qua đời, người ta nói bạn 

246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mưu  hại,  bạn  không  thể  nói  rõ  được  với  quan  toà. 

Cho  nên  người  bảy  mươi  tuổi  không  nên  giữ  họ  lại 

trong nhà, có thể giữ họ ăn cơm, nhưng nếu tám mươi 

tuổi, tuổi tác càng lớn, thì đều không nên giữ  lại ăn 

cơm,  vì  nếu  nhỡ  họ  ăn  cơm  bị  làm  sao,  xảy  ra 

chuyện, thì làm sao bây giờ. 

Nhưng  ông  Lý  Mộc  Nguyên  rất  to  gan,  người 

già 70 đến 80 tuổi, ông cũng dám dắt  họ đi du lịch. 

Đây  chính  là  Tam  Bảo  gia  trì.  Bạn  thấy  đến  Trung 

Quốc Đại lục, nhiều năm như vậy, nhiều lần như vậy, 

dẫn  theo  nhiều  người  già  như  vậy  để  tham  quan  du 

lịch, không hề có việc gì xảy ra, rất bình an để đi, rất 

bình an trở về, không phải là gia trì của Tam Bảo thì 

nhất định không thể làm được. 

Cho  nên  Lý  Mộc  Nguyên,  tôi  nói  với  mọi 

người rằng đó là một Bồ Tát sống, nếu các vị muốn 

đi du lịch, đi theo ông thì nhất định không có vấn đề, 

còn như bạn đi với người khác thì tôi không dám bảo 

đảm, theo ông ấy thì không vấn đề gì. 

Nếu  ông không  dẫn  người  già  thì  dẫn  trẻ  con, 

ông nói với tôi, ông bằng lòng dẫn hai loại người này 

vì hai loại người này chịu nghe lời. Ông không chịu 

dẫn người trẻ, người trẻ tuổi không nghe lời. Cho nên 

có một lần ông dẫn theo hơn một trăm em nhỏ du lịch 

đến  Phúc  Kiến,  tham  quan  di  lịch,  ông  không  dẫn 

người già, thì là dẫn trẻ nhỏ. Đó là làm ra cho chúng 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ta xem. Bạn thấy đời  sống của ông ăn uống rất đơn 

giản,  người  ta  tặng  ông  đồ  gì  ngon,  đồ  dinh  dưỡng, 

đồ bổ, ông liền chuyền tay tặng liền cho người khác, 

bản thân mình không cần đến. 

Chúng ta đọc kinh Phật, nghe được diễn giảng 

của tôi ở nơi đây, bạn lại xem cư sĩ Lý Mộc Nguyên 

thì phải nên sanh khởi tín tâm, phải nên chăm chỉ nỗ 

lực tu học, đó mới là phước báo chân thật, đó mới là 

an vui chân thật. Bạn thấy ông ấy toàn tâm toàn lực 

giúp  đỡ  Phật  giáo  Trung  Quốc,  làm  cho  nó  hưng 

vượng.  Chúng  ta  biết  Trung  Quốc  an  định  là  cả  thế 

giới an định vì Trung Quốc đất rộng người đông, 1,3 

tỉ  dân  số,  là  trung  tâm  của  thế  giới.  Nếu  chúng  ta 

muốn toàn thế giới an định, người trên toàn thế giới 

đều có thể được hạnh phúc  mỹ  mãn, nhất  định phải 

giúp đỡ Trung Quốc. Cho nên ông toàn tâm toàn lực 

làm  như  vậy  nên  được  Phật  Bồ  Tát  phù  hộ,  gia  trì, 

không phải không có đạo lý. Việc ông làm hôm nay 

là việc làm công đức hy hữu, ông thể hiện ra như vậy, 

sức mạnh đó của ông từ đâu mà có vậy? Là tất cả quí 

vị ở phía sau giúp đỡ ông. Nếu quí vị không bỏ tiền 

bỏ  sức  giúp  ông,  thì  ông  cũng  không  thể  làm  được 

việc  gì  cả.  Những  liên  hữu  ở  Singapore,  những  liên 

hữu  ở  cư  sĩ  Lâm,  là  hậu  thuẫn  của ông,  những  điều 

ông làm, chính là của tất cả bạn đồng tu ở cư sĩ Lâm 

cùng Tịnh Tông Học Hội, ông chỉ là đại diện, là mọi 

người  đồng  tâm  hiệp  lực,  vì  tam  bảo,  vì  xã  hội,  vì 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng sanh, mà làm nên cái việc tốt này. 

Ông có phước báo, mỗi người các bạn đây cũng 

đều có phước báo, nhất định phải hiểu được, bản thân 

các bạn đã làm chuyện công đức chân thực, việc tốt 

đích thực. Hộ trì chánh pháp, xin nói với quí vị đến 

đây. 

 Chín là “Một lòng chuyên niệm A DI ĐÀ PHẬT”. 

Một  câu  dưới  đây,  Phật  dạy  chúng  ta  niệm 

Phật, ở trong “Nghịch thuận thập tâm”, không hề dạy 

chúng ta phải niệm một vị Phật nào, nhưng Ngài dạy 

chúng  ta  “Niệm  mười  phương  Phật”,  cách  niệm  10 

phương  Phật  như  thế  nào?  Chư  vị  đồng  tu  cần  phải 

biết,  10  phương  Phật  chính  là  Phật  A  Di  Đà,  tôi 

không hề nói sai. 


****** 

 

 

 

 

 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 

(VCD 020) 

Vì  sao  vậy?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  với 

chúng ta, mười phương tất cả chư Phật Như Lai đều 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  chúng  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật 

chẳng phải là niệm mười phương Phật hay sao? Nếu 

bạn không tin tưởng, nếu bạn ngày ngày đi lạy  “Vạn 

 Phật Danh Kinh” , mỗi ngày đem ra đọc qua một lần 

mười hai ngàn danh hiệu Phật, nếu có thể đọc đã mệt 

chết người, vậy liệu có niệm được mười phương Phật 

hay không? Không hề niệm được. Mười phương chư 

Phật  vô  lượng  vô  biên,  bạn  mới  niệm  có  mười  hai 

ngàn danh hiệu, vậy thì sót lọt rất nhiều. Còn như bạn 

niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  xin  nói  với  các  vị  thì 

không sót một vị Phật nào. Vì sao vậy? Phật nói rất rõ 

ràng mười phương ba đời tất cả chư Phật đều niệm A 

Di Đà Phật, bạn tụng “Kinh Vô Lượng Thọ”    thì bạn 

đã tụng hết tất cả kinh mà chư Phật đã giảng. Vì sao 

vậy? Mười phương ba đời tất cả chư Phật không một 

vị Phật nào mà không giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

Các kinh khác không nhất định sẽ giảng, còn “Kinh 

Vô Lượng Thọ” thì nhất định phải giảng, “A Di Đà 

Phật”   nhất  định  phải  niệm,  cho  nên  niệm  mười 

phương Phật chính là niệm A Di Đà Phật. Chúng ta 

nhất định phải hiểu cái đạo lý này. 

Bộ  kinh  này  chính  là  giới  thiệu  Thế  Giới  Tây 

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phương  Cực  Lạc  cho  chúng  ta,  chính  là  khuyên 

chúng ta niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ, chúng 

ta phải ở ngay chỗ này xây dựng tín tâm kiên cố. 

 Mười là “Quán tội tánh không”34. 

Một câu sau cùng là Phật dạy chúng ta “Quán 

tội tánh không”. Đây là trí tuệ chân thật, thường hay 

nói:  “Vạn pháp giai không”  35 .   

Xin nói với các vị, tội nghiệp cũng là một trong 

“Vạn pháp”, tội báo cũng là một trong vạn pháp, nó 

có phải là “không” không vậy? Là không! Một không 

tất  cả  không,  vậy  tội  của  bạn  chân  thật  là  diệt  tội. 

Việc này phía trước đã nói qua  “Sám hối”  với các vị. 

Sám hối thông thường nói có ba loại   “Phục nghiệp, 

 Chuyển nghiệp, Diệt nghiệp sám”.  

Quán  tội  tánh  không  là  diệt  nghiệp  sám.  Ngay 

chỗ này, chúng ta phải rất tỉ mỉ mà thể hội, sợ hiểu sai 

đi cái ý, hiểu sai đi ý nghĩa thì phiền phức sẽ rất lớn. 

Cho  rằng  Phật  nói   “Quán  tội  tánh  không” ,  vậy  thì 

không cần lo, làm tội nhiều một chút cũng không hề gì, 

vậy thì bạn hỏng rồi. Ngày nay bạn có quán “không” 

được hay không? Nếu như bạn quán “không”, thì việc 

đầu  tiên  là  ngã  không,  nhân  không,  vạn  pháp  đều 

không  thì  mới  được.  Chỉ  cần  có  pháp  nào  không 

“không”, thì tội nghiệp liền có, quả báo liền hiện tiền. 

Bạn  phải  hiểu  rõ  cái  đạo  lý  này,  vạn  nhất  không  nên 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





hiểu sai cái ý này. Cho nên Phật đem cái câu nói này 

xếp vào ở điều sau cùng, ở vào điều sau cùng. 

Chân thật là nếu bạn có thể niệm Phật đến “Lý 

 Nhất  Tâm  Bất  Loạn” ,  bạn  lại  quán  tội  tánh  không, 

vậy  thì  được,  còn  như  niệm  mới  đến   “Sự  nhất  tâm 

 bất loạn”36 đều không được, phải đến được  “Lý nhất 

 tâm bất loạn”37. Hay nói cách khác là bạn đã  “Đoạn 

 kiến  tư phiền  não, đoạn trần sa phiền não, phá một 

 phần  vô  minh” ,  bạn  siêu  việt  mười  pháp  giới,  vãng 

sanh  Tây  Phương  là  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm, cõi Thường Tịch Quang, vậy mới được, vậy 

bạn  mới  có  thể  tu  diệt  nghiệp  sám,  mới  có  thể  tiêu 

diệt tội nghiệp. 

Thực  tế  mà  nói,  hiện  tiền  chúng  ta   “Chuyển 

 nghiệp sám”  là thù thắng nhất, cao minh nhất, chúng 

ta có thể chuyển nghiệp được thì  tốt. Cư  sĩ Lý Mộc 

Nguyên  chính  là  chuyển  nghiệp  sám,  ông  có  thể 

chuyển,  ông  bị  cái  bệnh  ung  thư  này,  đó  là  nghiệp 

báo  của  ông,  phải  nên  biết  rằng  ông  có  thể  chuyển 

nghiệp, vậy thì ta cũng có thể chuyển nghiệp. 

Tôi  nhớ  lại  ngày  trước  khi  ở  Singapore  giảng 

kinh  đã  từng  nói  qua  với  các  vị,  tôi  cũng  là  đoản 

mạng, rất nhiều người xem tướng đoán mạng cho tôi 

đều nói tôi không thể sống được qua 45 tuổi, tôi cũng 

là  chuyển  nghiệp,  cả  đời  này  học  Phật  thì  ngay  đời 

này chuyển, đích thực là có thể chuyển, không phải là 

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không thể chuyển. Tôi chuyển còn nhẹ nhàng hơn Lý 

Mộc  Nguyên,  ông  còn  mang  một  chút  bệnh,  tôi  chỉ 

bệnh qua một tháng. Vào năm tôi 45 tuổi đã bị bệnh 

hết một tháng, bởi vì tôi biết tuổi thọ đến rồi, tuy là 

không có người nào nói với tôi, tôi biết được tuổi thọ 

của  tôi  đến  rồi.  Cho  nên  tôi  cũng  không  tìm  bác  sĩ, 

cũng  không  uống  thuốc,  mỗi  ngày  ăn  một  ít  cháo 

lỏng,  với  một  ít  rau,  niệm  A  Di  Đà  Phật  chờ  vãng 

sanh. Niệm qua được một tháng thì hết bệnh, không 

việc gì, đó là chuyển nghiệp. 

Chúng  ta  đích  thực  là  có  thể  chuyển,  chỉ  cần 

chân thật chịu phát tâm. Vì thế Phật nói với chúng ta, 

nếu như một người y theo răn dạy của Phật, tu nghịch 

thuận  mười  tâm.  Mười  loại   “Tâm  thuận  theo  sanh 

 tử”  chúng ta thường gọi là tâm luân hồi, nghiệp luân 

hồi, nhất định phải “đoạn”. Sau đó mới tu mười loại 

“Tâm  nghịch  sanh tử”   này,  đó  chính  là  siêu  việt  ba 

cõi, sáu đường. 

Loại phương pháp tu hành này, nhất định phải 

rất  chăm  chỉ  rất  nỗ  lực  mà  tu  học,  tội  nghiệp  của 

chúng ta trong đời quá khứ, hoặc ngay đời này đã tạo 

ra đều có thể sám trừ, tất cả có thể sám trừ. 

Thực  tế  mà  nói  ở  trong  sáu  đường,  mỗi  một 

người, mỗi một chúng sanh, ngay trong đời quá khứ, 

đời quá khứ không phải đời này, đời quá khứ còn có 

đời quá khứ nữa, quá khứ trong vô lượng kiếp, chân 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





thật  là không ác nào không làm,  chúng ta tạo  tác ra 

tội nghiệp quá nhiều quá lớn. Nếu như không tạo tội 

nghiệp  thì làm sao  có cái  thân này? Làm sao có thể 

chịu loại quả báo này? Ngày nay chúng ta có cái thân 

này, cái thân này thường hay sanh bệnh, thường hay 

đau  bệnh,  chỗ  nào  vừa  bị  đau  nhức  chính  là  nghiệp 

báo  hiện  tiền.  Chính  mình  phải  rõ  ràng,  phải  thông 

suốt, đó đều là nghiệp báo hiện tiền. 

Cái  nghiệp  báo  này  có  nhân,  không  phải  cái 

nhân  đời  này  tạo,  chính  là  cái  nhân  đời  quá  khứ  đã 

tạo. Hiểu rõ rồi, tường tận rồi, từ này về sau chúng ta 

dùng thân ngữ ý, ba nghiệp y theo răn dạy của Phật 

Đà,  chúng  ta  sám  hối.  Mà  sám  hối,  các  vị  nếu  như 

không nhớ được rõ ràng đối với lời dạy của Phật, bạn 

thấy chúng ta không hề nói quá nhiều, hai ngày nay 

bao gồm cả tuần trước, tổng cộng có sáu giờ đồng hồ, 

giảng cho các vị 20 điều, còn như 20 điều này không 

nhớ được thì phải làm sao? Khi bạn nghe thì dường 

như không tệ, bạn gật đầu, nhưng khi bạn ra khỏi cửa 

thì  quên  hết,  vậy  làm  thế  nào  quý  vị  mới  có  thể  tu 

pháp sám hối có hiệu quả? Tôi lại nói với các vị một 

phương pháp rất đơn giản, 20 điều này thảy đều bao 

gồm  trong  đó  “niệm  Phật”,  miệng  niệm  A  Di  Đà 

Phật,  tâm  tưởng  A  Di  Đà  Phật,  thân  lạy  A  Di  Đà 

Phật, ba nghiệp của chúng ta đều cung kính A Di Đà 

Phật, thì được rồi, sáu giờ đồng hồ đã giảng này toàn 

bộ thảy đều bao gồm trong đó, rất có hiệu quả. 

254 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên trong nhà chính mình cúng một tượng 

A  Di  Đà  Phật,  thường  hay  tưởng  một  vị  Phật  này, 

trong  lòng  của  bạn  liền  thật  có  Phật.  Cúng  tượng 

Phật, chỉ cúng một vị, không nên thường hay đổi, nếu 

thường  hay  đổi  thì  khi  bạn  tưởng  Phật  thật  phiền 

phức, bạn sẽ tưởng vị này, rồi lại tưởng vị kia, thì vấn 

đề liền đến. Đến khi lâm chung, rốt cuộc thì A Di Đà 

Phật hiện ra cái tướng gì để tiếp dẫn ta? Cho nên tốt 

nhất cả đời chỉ cúng một tôn tượng của A Di Đà Phật. 

Khi tôi mới bắt đầu học Phật thì có một vị lão 

cư sĩ tặng tôi một tôn tượng A Di Đà Phật, chính là 

tôn tượng này ở đây, là bằng sứ, cũng rất nổi tiếng, là 

đầu năm nhà Thanh, đại  khái  cũng có hơn 300 năm 

lịch sử, hiện tại cúng tại Đài Loan, ở trong Thư Viện 

Hoa Tạng của chúng ta. Tôn tượng này rất hiếm mà 

tôi  thường  hay  đi  khắp  nơi,  cho  nên  tôi  liền  đem 

tượng  Phật,  thỉnh  ra  thành  ảnh  chụp  tôn  tượng  Phật 

này, sau khi chụp rồi tôi liền in ấn số lượng lớn, tôi 

đã in sắp gần một trăm mấy chục ngàn tấm tặng cho 

mọi người cúng dường. Hiện tại đi đến bất cứ nơi đâu 

tôi đều mang một cuộn, cho nên không luận đến nơi 

nào, tôi nhìn thấy chính là tôn tượng Phật này, vậy thì 

cái ấn tượng của tôi sẽ rất sâu với tượng Phật này. 

Mấy  năm  gần  đây  nhất,  Đài  Loan  điêu  khắc 

tượng  Phật  rất  tiến  bộ,  họ  chiếu  theo  kiểu  dáng  đó, 

khắc  ra  cho  tôi  một  tượng,  cũng  rất  giống,  hiện  tại 

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





dường  như  đã  làm  ra  khuôn  rồi,  giống  như  tượng 

Phật  này.  Ở  Đài  Loan  đại  khái  đã  có  một  hai  trăm 

tượng rồi, tượng này điêu khắc rất đẹp, rất khó được. 

Cho  nên  nói  là  thường  hay  tưởng Phật,  không 

nên khởi vọng tưởng, không nên nghĩ thứ khác, nghĩ 

thứ  khác  thì  là  tạo  tội  nghiệp.  Chúng  ta  ngày  ngày 

tưởng Phật, niệm Phật, lạy Phật. Nhất là người trung 

niên trở lên, hiện tại vận động quá ít, ra cửa là ngồi 

xe, ở tại nhà thì ngồi salon rất là thoải mái, đều ít vận 

động. Không vận động cái máy này dần dần nó sẽ lão 

hoá, nó liền sanh ra bệnh tật, cho nên nhất định phải 

vận  động,  vận  động  lạy  Phật  là  vận  động  tốt  nhất. 

Bạn mỗi ngày lạy một trăm lạy, một trăm lạy có thể 

phân thành hai lần, sáng sớm năm mươi lạy, buổi tối 

năm  mươi  lạy,  là  một  vận  động  rất  tốt.  Vận  động 

cũng  không  rời  khỏi  ba  nghiệp  cung  kính,  bạn  thấy 

tốt  dường  nào,  thật  là  thân  động,  tâm  không  động, 

trong cái tâm này, đều là tưởng Phật, nhớ Phật, niệm 

Phật, đó là pháp sám hối thù thắng nhất. 

Ngày  trước  năm  đầu  nhà  Thanh,  Từ  Vân  Quán 

Đảnh  pháp  sư,  trước  tác  của  Ngài  rất  là  phong  phú. 

Trong  “Vạn  Tục  Tạng  Kinh”  của  Nhật  Bản,  thâu  tập 

trước tác của ông, có mấy mươi loại, trong đó có một 

bộ sớ “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh”, chính là chú 

giải  của  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh.  Ở  trong  đó 

Ngài  nói  với  chúng  ta:   “Tất  cả  chúng  sanh  tạo  tội 

256 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 nghiệp cực trọng, tội nghiệp ngũ nghịch cực trọng, bất 

 cứ kinh luận sám pháp nào đều không cách gì sám trừ 

 tội nghiệp đó của bạn, sau cùng còn có một loại, niệm 

 A Di Đà Phật, có thể sám trừ tội nghiệp của bạn”. 

Cho nên các vị phải nên biết, nếu các vị muốn 

cầu sám hối, nếu muốn cầu tiêu tai diệt tội, thì pháp 

nào có hiệu quả nhất? Niệm “A Di Đà Phật”. Lời nói 

của  Ngài  là  có  căn  cứ,  không  phải  là  tuỳ  tiện  nói, 

Ngài căn cứ điều gì? Ngài chú giải  “Quán Vô Lượng 

 Thọ Phật Kinh” ,    cái công án này ở ngay trong “Quán 

Vô Lượng Thọ Phật Kinh”. 

Bạn xem qua vua A Xà Thế ở trong “Quán Vô 

Lượng  Thọ  Phật  Kinh”  nghe  lời  xúi  giục  của  Đề  Bà 

Đạt Đa. Đề Bà Đạt Đa rất là đố kỵ đối với thành tựu 

hoằng pháp lợi sanh của Thích Ca Mâu Ni Phật. Ông ta 

cũng  rất  thông  minh,  luôn  là  tìm  mọi  phương  cách 

mong  muốn  phá  hoại  Phật  pháp,  trừ  bỏ  đi  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật để ông thay thế vào, đó là bá đồ của ông 

ấy. Đề Bà Đạt Đa xúi giục vua A Xà Thế (vào lúc đó A 

Xà Thế đang là Thái tử), Đề Bà Đạt Đa dạy ông mưu 

hại, dùng lời hiện tại nay mà nói chính là lật đổ, đoạt 

lấy ngôi vua của cha ông. Vua A Xà Thế cũng là nhất 

thời hồ đồ giết phụ thân, hại  mẫu thân, bắt  mẫu thân 

giam  lại,  rồi  lên  làm  quốc  vương.  Đề  Đà  Đạt  Đa  nói 

với A Xà Thế:  “Ngài làm quốc vương mới, ta làm Phật 

 mới, hai chúng ta hợp tác, để thống trị quốc gia”. 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Cho  nên  A  Xà  Thế,  ông  đã  tạo  ra  là  tội  ngũ 

nghịch  thập  ác,  giết  cha  hại  mẹ,  phá  hoà  hợp  tăng, 

làm  thân  Phật  ra  máu,  ông  thảy  đều  làm  hết,  tội 

nghiệp  như  vậy, bao gồm tất cả pháp sám hối  trong 

kinh luận của Phật, đều không cách gì có thể sám trừ 

tội  nghiệp  của  ông  ấy.  Vua  A  Xà  Thế  đến  lúc  lâm 

chung mới hối hận, mới sám hối, niệm A Di Đà Phật, 

một  lòng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  ông  thật  đã 

được vãng sanh. 

Cho nên pháp môn Tịnh Độ thật rất tốt, tạo tội 

nghiệp  ngũ nghịch  thập  ác,  phải  đọa  A  Tỳ  địa  ngục 

còn  được  cứu,  chỉ  cần  bạn  phải  chân  thật  sám  hối, 

thật hồi đầu. 

Trong  “Đại  Tạng  Kinh”  có  bộ  Kinh  “A  Xà 

Thế  Vương  Kinh”  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng 

những sự tích trong đời của ông. Vua A Xà Thế vãng 

sanh  phẩm  vị  tương  đối  cao.  Chúng  ta  nghe  Phật  ở 

trên kinh nói, đích thực là không thể tưởng tượng ra 

được,  ông  là  thượng  phẩm  trung  sanh,  phẩm  vị  cao 

như vậy. Cái sự thật này khiến chúng ta sâu sắc cảm 

nhận về những người ác tạo tác tội nghiệp ở thế gian, 

chúng ta nhất  định không dám khinh khi  họ. Vì sao 

vậy? Có lẽ họ đến lúc lâm chung sám hối vãng sanh, 

phẩm  vị  còn  cao  hơn  chúng  ta,  chúng  ta  vẫn  không 

thể sánh với họ. 

Cho nên vãng sanh Thế Giới Tây Phương Cực 

258 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Lạc có hai hạng người, một loại là bình thường niệm 

Phật,  đoạn  ác  tu  thiện  tích  công  bồi  đức,  đó  là  chín 

phẩm  vãng  sanh,  ngoài  ra  còn  một  loại  là  khi  lâm 

chung sám tội vãng sanh. Sám hối vãng sanh, những 

người  này  phẩm  vị  vãng  sanh  luôn  luôn  không  thể 

nghĩ bàn. Đây là chúng ta ở trên kinh xem thấy vãng 

sanh của vua A Xà Thế. 

Trong  lịch  sử  Trung  Quốc  có  pháp  sư  Oánh 

Kha,  việc  vãng  sanh  của  ông  tuy  là  chúng  ta  không 

biết  ở  phẩm  vị  nào,  thế  nhưng  ở  trong  tưởng  tượng 

của chúng ta, phẩm vị nhất định không thấp, đó là sám 

tội  vãng  sanh.  Ông  chính  mình  chân  thật  biết  được 

mình làm sai, vì đó là một người không giữ thanh qui, 

không giữ giới luật, một người xuất gia tạo tội nghiệp, 

nhưng  chỗ  hay  của  ông  chính  là  ông  tin  tưởng  nhân 

quả  báo  ứng.  Ông  chính  mình  biết  được  những  gì 

mình đã làm, tương lai nhất định đoạ địa ngục. Nghĩ 

đến đọa địa ngục, ông liền lo sợ, đó là cái tốt của con 

người này. Hiện tại có rất nhiều người khi nói đến địa 

ngục  họ  không  biết  sợ,  cái  gan  này  thì  thật  lớn,  ta 

không thể không bội phục họ vì họ không biết sợ. Còn 

Oánh Kha nghĩ đến phải đọa địa ngục, ông lo sợ, cho 

nên ông liền thỉnh giáo với các đồng đạo xem có biện 

pháp gì giúp ông không? Ngay trong đồng đạo liền có 

một  người  đưa  ông  một  quyển   “Vãng  Sanh Truyện”  

bảo  ông  xem,  ông  xem  thấy  những  người  niệm  Phật 

vãng sanh trong “Vãng Sanh Truyện”, ông rất là cảm 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





động. Thế là ông hạ một quyết tâm, đóng phòng của 

mình lại, chỉ niệm A Di Đà Phật, ông cũng không ngủ, 

cũng không ăn cơm, cũng không uống nước, chỉ một 

mạch niệm A Di Đà Phật. Ông niệm được ba ngày ba 

đêm,  quả  nhiên  niệm  thấy  được  A  Di  Đà  Phật  xuất 

hiện, cho nên nói “Thành tắc linh”. A Di Đà Phật đến 

rồi nói với ông rằng: 

-  Ông  vẫn  còn  mười  năm  dương  thọ,  ông  cố 

gắng  mà  tu  học,  sau  mười  năm,  đến  khi  ông  lâm 

chung ta sẽ đến tiếp ông. 

Pháp sư Oánh Kha nghe rồi liền thỉnh cầu với 

A Di Đà Phật, ông nói: 

- Dương thọ mười năm con không cần, hiện tại 

con  muốn  đi  theo  Ngài,  nếu  không  thì  ngay  trong 

mười  năm  tới  con  lại  tạo  thêm  không  biết  là  bao 

nhiêu tội nghiệp. 

Vì  ông  biết  được  tập  khí  của  chính  mình 

quá  nặng,  ông  biết  được  căn  tánh  của  ông  không 

cưỡng nổi mê hoặc bên ngoài vừa dẫn dụ ông lại phải 

tạo  tội  nghiệp.  A  Di  Đà  Phật  nghe  rồi  gật  đầu  liền 

nhận lời ông, Ngài nói: 

-  Như  vậy  tốt  hơn  ba  ngày  sau,  ta  trở  lại  tiếp 

dẫn ông. 

260 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc này ông vô cùng hoan hỉ, ba ngày quá tốt, 

ông  liền  mở  cửa  phòng  ra,  nói  với  đại  chúng  trong 

chùa rằng: 

- Ba ngày sau A Di Đà Phật sẽ đến tiếp dẫn tôi 

vãng sanh. 

Người  trong  chùa  nhìn  ông,  cảm  thấy  đầu  óc 

của  ông  có  vấn  đề  “Con  người  xấu  đến  như  vậy, 

không phải là một người xuất gia tốt, ba ngày sau làm 

sao có thể vãng sanh? Vừa mới đóng cửa có ba ngày, 

không  biết  được  ở  bên  trong  đó  làm  những  việc  gì, 

rồi vừa mở cửa ra thì nói ba ngày sau sẽ vãng sanh, 

được rồi để xem!”. Thời gian ba ngày rất ngắn, mọi 

người  chờ  xem  ba  ngày  sau  xem  thử  ông  có  vãng 

sanh  hay  không.  Đến  ngày  thứ  ba,  ông  đi  tắm  thay 

đổi bộ quần áo mới, chay giới tắm gội. Khi tụng khoá 

sớm ông liền yêu cầu các đồng tu đưa tiễn ông không 

tụng theo thời khoá thông thường mà tụng kinh A Di 

Đà, niệm A Di Đà Phật để tiễn ông. Các bạn đồng tu 

đương nhiên cũng rất hoan hỉ, đây là việc tốt, chúng 

ta  khoá  sớm  hôm  nay  chỉ  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Mọi 

người niệm đến đại khái khoảng một khắc (một khắc 

chính là mười lăm phút), pháp sư Oánh Kha liền nói 

với mọi người: 

- A Di Đà Phật đến rồi, đến tiếp dẫn tôi. 

Ông từ biệt với mọi người xong thì ông liền đi. 

261 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





Bạn xem ông không hề có bệnh, chỉ niệm Phật có ba 

ngày,  ba  ngày  ba  đêm,  thời  gian  không  dài.  Vì  sao 

ông có thể vãng sanh? Các vị thử nghĩ xem trong ba 

ngày ba đêm này, cùng với nguyên lý nguyên tắc trên 

Kinh Vô  Lượng Thọ đã nói  là hoàn toàn tương ưng 

 “Phát  tâm  Bồ  Đề  một  lòng  chuyên  niệm  A  Di  Đà 

 Phật” , cùng như Đại Thế Chí Bồ Tát nói  “Gom nhiếp 

 sáu  căn,  tịnh  niệm  liên  tục” ,  cũng  hoàn  toàn  tương 

ưng. Ông ba ngày ba đêm, ngay trong câu Phật hiệu 

này, ông không hoài nghi, không xen tạp, không gián 

đoạn, đích thực là tịnh niệm liên tục, cho nên tội của 

ông đều tiêu hết, cảm được Phật đến tiếp dẫn. 

Cho nên sám tội này, ta có thể sám trừ được, vấn 

đề là bạn có thật phát tâm hay không, có phải chân thật 

muốn sám hối không, bạn phải học pháp sư Oánh Kha, 

chính mình tạo tội nghiệp, không che giấu người. Ông 

chính là một người không che giấu, chính mình rõ ràng 

tường tận, biết chính mình đã tạo tác những gì, tương 

lai nhất định phải đoạ địa ngục, ông có dũng khí, ông 

dám nói ra, ông sợ  khi nghĩ đến địa ngục, ông lo sợ, 

vậy  mới  chân  thật  cầu  sám  hối  thì  ông  thật  có  thành 

công, đó là tấm gương tốt cho chúng ta. 

Từ những bậc thánh nhân thế xuất thế gian dạy 

bảo  chúng  ta,  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

chúng  ta  phải  nên  chú  ý  cái  gì?  Khổng  Lão  phu  tử 

nói:   “Dĩ trực  báo oán,  dĩ  đức  báo  đức”38,  huống hồ 

262 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhà Phật dạy chúng ta:  “Đại từ đại bi, oán thân bình 

 đẳng”. Đó là ở ngay trong cuộc sống tu pháp sám hối. 

Người khác đối với ta tốt, vậy là có ân, chúng ta phải 

tri  ân  báo  ân.  Người  thế  gian  hiện  tại  vì  sao  người 

vong ân phụ nghĩa nhiều đến như vậy? Vì không biết 

được  ân  đức.  Nói  lời  hơi  khó  nghe  một  chút,  không 

biết  được  tốt  xấu,  bạn  nói  xem  có  còn  cách  nào 

không?  Không  những  là  người  thông  thường  rất  khó 

phân  biệt  ân  đức  mà  còn  cả  những  người  nhận  qua 

giáo dục cao đẳng (chúng ta ở nước ngoài thấy người 

nhận được học vị tiến sĩ, ở trong xã hội còn có địa vị 

tương đối, cũng tương đối có tiếng tăm) cũng không 

biết đối với ân nghĩa, không biết cái gì gọi là ân đức, 

thì họ làm gì biết được báo ân? Thật là thấy lợi quên 

nghĩa. Những người này họ làm việc ở trong công ty 

đương nhiên là họ rất ưu tú, họ có kỹ thuật, họ có năng 

lực,  công  ty  khác  biết  được  liền  đến  kéo  đi,  đến  nói 

với  họ:  “Anh  đến  chỗ  tôi  đi,  tôi  sẽ  cho  anh  chức  vụ 

cao hơn bên kia, cho anh đãi ngộ tốt hơn bên kia”. Họ 

vừa nghe thì liền từ chức bên này, vội vàng đi qua bên 

kia, họ không biết được thân phận địa vị của họ là do 

đâu mà có, là người ta mang đến cho bạn. Sau khi bạn 

có  rồi,  nơi  khác  trả  cao  hơn  một  chút  thì  liền  đi  nơi 

khác.  Đáng  lo  thật,  thấy  lợi  quên  nghĩa,  không  biết 

được ân đức, đó chính là tạo tác tội nghiệp. 

Cho nên ngay đến thánh nhân thế gian đều dạy 

chúng ta:  “Dĩ trực báo oán, dĩ đức báo đức”.  Chúng 

263 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





ta phải tri ân báo ân, cho dù người khác có hủy báng 

chúng ta, nhục mạ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng 

ta cũng dùng tâm thanh tịnh đối đãi với họ, dùng tâm 

chân thành đối  với họ, đó là “Dĩ trực báo oán”. Cái 

“trực”  này  chính  là  “trực  tâm”  mà  nhà  Phật  đã  nói, 

chính  là  tâm  chân  thành  cung  kính,  chúng  ta  vẫn  là 

dùng tâm chân thành tâm cung kính đối với họ, đó là 

lý,  đó  là  đạo  lý  làm  người.  Vì  sao  vậy?  Tuyệt  đối 

không kết oán thù với người khác. Phải nên biết sau 

khi kết oán thù rồi, đời đời kiếp kiếp báo không cùng 

tận, tương báo lẫn nhau, đến lúc nào thì mới kết thúc? 

Ngày nay người khác huỷ báng ta, nhục mạ ta, 

hãm  hại  ta,  đó  là  quả  báo  của  chúng  ta.  Vì  sao  họ 

không đi  huỷ báng người khác? Vì sao họ không đi 

hãm hại người khác mà họ lại hãm hại ta? Nhất định 

là trong đời quá khứ của ta đã hủy báng họ, hãm hại 

họ,  ngày  nay  gặp  lại,  họ  hủy  báng  ta,  hạm  hại  ta, 

tương báo lẫn nhau, thì phải nên tiếp nhận thôi. Cái 

nợ này chẳng phải đã trả xong rồi sao, ta không còn 

cái  tâm  oán  hận  nữa,  không  còn  có  cái  tâm  báo  thù 

nữa,  cái  nợ  này  đến  đây  đã  kết  thúc,  hết  rồi,  không 

còn  gì  nữa.  Cho  nên  chúng  ta  phải  dùng  tâm  cung 

kính,  chân  thành  cung  kính  để  đối  đãi  với  những 

người  này,  cái  nợ  này  này  liền  trả  xong,  không  nên 

đời đời kiếp kiếp báo tới báo lui, thật phiền não. 

Đây là Phật dạy cho chúng ta, đó mới chân thật 

264 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là  phương  pháp  thông  minh  trí  tuệ,  giải  quyết  được 

vấn đề, không nên làm cho vấn đề phức tạp hơn, vấn 

đề  phải  đem  nó  giải  mở,  giải  mở  rất  thoả  đáng,  rất 

viên mãn thì chúng ta trên đạo bồ đề mới được thuần 

buồm xuôi gió, mới không có chướng ngại. 

Trên kinh  Phật  còn nói với chúng ta:   “Ư nhất 

 thiết  xứ,  nhi  bất  trụ  tướng”39,  trên  “Kinh  Bát  Nhã” 

thường  nói:   “Ly  nhất  thiết  tướng,  tức  nhất  thiết 

 pháp”40. Không nên đem những pháp tướng này để ở 

trong lòng, bao gồm tất cả hiện tượng, đều không để 

ở trong lòng. Đối với tất cả hiện tượng đều không nên 

sanh ưa, ghét. Nếu thuận với ý của mình không nên 

có cái tâm tham ái, còn như không thuận theo ý mình 

cũng không nên có tâm sân hận. Ở trong thuận cảnh, 

nghịch cảnh, người thiện, người ác, ở những chỗ này 

tu  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình,  tu tâm  bình đẳng 

của chính mình, đó gọi là thật tu hành. Cho nên hiểu 

được đời sống chân thật hạnh phúc mỹ mãn, đó là gì 

vậy?  “Tâm  an,  lý  đắc”41,     không  luận  ở  trong  hoàn 

cảnh nào, tâm của bạn vĩnh viễn là an định, vĩnh viễn 

không bị cảnh giới bên ngoài dao động, bạn mới chân 

thật trải qua ngày tháng hạnh phúc. 

Người  xưa  Trung  Quốc  chúng  ta  thường  nói 

 “Đạm bạc minh trí”42, đời sống càng đơn giản thì là 

đời sống càng khoẻ mạnh. Ở ngay trong đó then chốt 

nhất  chính  là  tâm  đại  thanh  tịnh,  không  nhiễm  một 

265 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





trần.  Hiện  tại  cái  thế  gian  này,  ô  nhiễm  rất  nghiêm 

trọng, ở bên trong ô nhiễm ở trong tâm, ô nhiễm tinh 

thần,  ô  nhiễm  tư  tưởng,  ô  nhiễm  kiến  giải,  vô  cùng 

nghiêm  trọng.  Dùng  phương  pháp  gì  để  phòng  bị? 

Dùng phương pháp gì để đối trị? Tâm thanh tịnh, tâm 

bình  đẳng.  Dùng  phương  pháp  này,  tâm  địa  của 

chúng ta thanh tịnh thì  không bị  ô nhiễm, trước sau 

giữ gìn tâm thanh tịnh, giữ gìn tâm bình đẳng. Trong 

tâm bình đẳng thì quan trọng nhất là  “Oán thân bình 

 đẳng” ,  oán  thân  có  thể  bình  đẳng,  thì  tất  cả  những 

thứ khác đều bình đẳng. 

Hiện tại chúng ta là phàm phu, ngay khi chúng 

ta  mới  học  Phật  chúng  ta  vẫn  sẽ  bị  ảnh  hưởng  của 

hoàn cảnh, cho nên chúng ta đối với hoàn cảnh không 

thể không xem trọng, đến khi bạn chân thật có công 

phu rồi thì hoàn cảnh không còn ảnh hưởng bạn, vậy 

thì không hề gì. 

Việc này khi nói ra, chính là con người chúng 

ta thường hay nói Phong thủy. Phong thủy là gì vậy? 

Là  ảnh  hưởng  của  hoàn  cảnh,  chúng  ta  chính  mình 

nếu muốn thân tâm an ổn, bình bình an an, nơi hoàn 

cảnh của chúng ta ở phải bình. 

Cho  nên  các  vị  nếu  chịu  lưu  ý  một  chút,  bạn 

xem  thấy  thời  xưa  Trung  Quốc  chúng ta,  người xưa 

xây một cái nhà, xây một nhà vườn, tiếp nối nhiều đời. 

Vào  thời  xưa  bạn  xây  dựng  một  toà  nhà,  nếu  như 

266 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  thể  duy  trì  được  300  năm,  người  ta  sẽ  không 

mời bạn đến xây cất cho họ, không mời bạn xây. Bạn 

xây dựng một ngôi nhà chí ít phải có thể sử dụng được 

300 năm, bạn làm một cái ghế chí ít phải có thể dùng 

được một trăm năm (đồ gia dụng này của Trung Quốc 

hiện tại người gọi là đồ cổ), mà không phải nói dùng 

vài ngày rồi thì không cần nữa, thì đổi cái khác, làm gì 

có chuyện xa sỉ vậy, bạn có phước báo bao lớn? Cho 

nên  người  Trung  Quốc  rất  xem  trọng  đối  với  hoàn 

cảnh nơi ở, biết được xây dựng nhà phải  “Tứ bình, bát 

 ổn”43, người ở trong đó thân tâm yên ổn. 

Chúng  ta  xem  thấy  nhà  cửa  của  người  nước 

ngoài không phải như vậy. Nhà ở nước ngoài rất kỳ 

lạ, đặc biệt là rất nhiều đầu nhọn, nhà như vậy người 

ở  trong  đó  tâm  sẽ  không  bình,  cho  nên  người  nước 

ngoài ở một vài năm thì họ bán nhà dọn đi, cắm một 

cái biển bán nhà dọn đi, thường hay dọn nhà, như dân 

du mục, họ không có gốc. 

Người  Trung  Quốc  có  cố  hương,  người  nước 

ngoài làm gì có cố hương? Người ngoại quốc không 

có cố hương, người nước ngoài có thể ở một nơi nếu 

qua được 5 năm là rất ít, hai ba năm thì họ dọn nhà. 

Tỉ  mỉ  mà  xem  thử,  quả  nhiên  không sai,  cái  nhà  đó 

không thể ở, nhà xây rất kỳ lạ, ở nơi đó thân tâm đều 

không an ổn. 

Hiện tại một số người Trung Quốc trẻ tuổi làm 

267 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





xây  dựng  cũng  học  người  ngoại  quốc  xây  một  cách 

kỳ lạ vậy, cho nên người ở trong đó cái tâm của họ 

cũng kỳ kỳ quái quái như vậy, thì xã hội đó làm sao 

có  thể  an  ổn?  Họ  không  có  công  phu,  họ  bị  ảnh 

hưởng, Phật Bồ Tát ở thì không vấn đề gì, các Ngài 

không bị ảnh hưởng, phàm phu chúng ta bị hoàn cảnh 

ảnh hưởng. Cái hoàn cảnh hiện tại nhà khoa học gọi 

là từ trường, họ bị cái từ trường này ảnh hưởng, việc 

này chúng ta không thể không chú ý. Cho nên các vị 

muốn  mua  nhà  thì  cái  nhà  mua  đó  đó  xây  dựng  rất 

bình ổn, không nên có quá nhiều góc cạnh, góc nhiều 

thì phiền não lớn. Còn nơi nhà của bạn ở không phải 

là  hình  vuông,  mà  là  hình  chữ  nhật,  hình  tròn  cũng 

được, không nên có góc. 

Hiện tại rất nhiều nhà của nước ngoài, cái nhà 

của họ luôn luôn ngay chỗ cửa cái bị cắt đi một góc, 

loại  nhà  như  vậy  người  ở  trong  đó  không  quá  một 

trăm ngày nhất định là nghĩ tưởng xằng bậy, cho nên 

căn  phòng  trong  nhà  đó,  cái  phòng  đó  làm  phòng 

khách thì được, người ở vạn nhất không nên ở nơi đó, 

ở chỗ đó nhất định sẽ khởi vọng tưởng. 

Cho nên nhất định phải chánh đại quang minh, 

qui củ trật tự, giảng đường là hình chữ nhật, chính là 

hình chữ nhật, không nên đem cắt đi một cái góc này, 

không  nên  như  vậy,  vì  như  vậy  chúng  ta  bị  ảnh 

hưởng của hoàn cảnh. 

268 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nhất  định  phải  chọn  lựa  hoàn  cảnh  tốt,  hoàn 

cảnh cư ngụ. Chọn lựa thức ăn khoẻ mạnh, ăn uống 

không cần phải nhiều, không nên nhiều màu sắc quá, 

cũng không cần phải đồ bổ cao quí gì đó. Đồ bổ cao 

quí đó là bổ cho người khác, còn là chịu thiệt ở nơi 

mình. Vì sao? Chính mình rất cực khổ kiếm ra tiền, 

mua  những  thứ  này,  để  họ  kiếm  lời  to,  phát  tài,  khi 

mang về, thực tế mà nói đều là giả. Bạn xem tổ yến 

nơi  đây  giá  tiền  rất  cao,  có  dinh  dưỡng  hay  không 

vậy? Không hề có, trưng một cái tổ yến, dinh dưỡng 

chân  thật  ở  đâu  vậy?  Là  ở  đường  phèn,  còn  tổ  yến 

không  có  dinh  dưỡng,  đường  phèn  rất  tốt,  có  dinh 

dưỡng, tiền chẳng phải đã bị người gạt đi mất, bổ cho 

ai vậy? Bổ cho người bán tổ yến, bổ cho họ. 

Người hiện tại thực tế mà nói, chân thật là chỉ 

thích  nghe  gạt  không  nghe  khuyên,  khuyên  bạn  thì 

không  tin,  lừa  gạt  thì  bạn  tin.  Báo  chí  tạp  chí  đăng 

những  quảng  cáo  này,  toàn  là  gạt  người,  làm  gì  là 

thật.  Cho  nên  đời  sống  càng  đơn  giản  bình  dị  càng 

tốt, tâm địa thanh tịnh, ăn uống giản dị đơn sơ, khoẻ 

mạnh  sống  lâu.  Chúng  ta  hy  vọng  được  khoẻ  mạnh 

sống  lâu,  nhất  định  phải  hiểu  được  phương  pháp  tu 

học,  làm  thế  nào  trải  qua  đời  sống  khoẻ  mạnh  sống 

lâu?  Cho  nên  danh  lợi  đạm  bạc  càng  quan  trọng, 

dưỡng tâm thanh tịnh. 

Trên  kinh  nói:   “Nếu  như  ở  mọi  nơi,  đi  đứng 

269 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





 nằm ngồi, thuần nhất chánh tâm”.  Ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày,  không  luận  là  ở  lúc  nào,  không 

luận nơi nào, luôn là giữ gìn tâm địa thanh tịnh, bình 

đẳng,  đó  chính là  đạo  tràng bất  động mà  trong  Phật 

pháp thường nói, đó chính là Tịnh Độ  chân thật  mà 

trong  Phật  pháp  nói:   “Tâm  tịnh  thì  cõi  nước  tịnh”.  

Tịnh Độ ở đâu vậy? Tịnh Độ chân thật chính ở ngay 

tâm, hiện tại bạn ở nơi Tịnh Độ, tương lai khi xả báo 

thân, thì nhất định vãng sanh Tịnh Độ Di Đà, vì cái 

Tịnh Độ này cùng Tịnh Độ kia cảm ứng. 

Một người trong qua lại làm việc nơi đời sống, 

quả nhiên có thể giữ được nguyên tắc trên Kinh Kim 

Cang nói:  “Bất thủ ư tướng, như như bất động”  44.   

Ngoài không dính mắc, trong không động tâm, 

đó gọi  là nhất  tướng Tam Muội. Ở ngay trong cảnh 

giới  phải  bình  đẳng,  bạn  ở  trong  thuận  cảnh  không 

khởi  ưa  thích,  tâm  là  bình  lặng,  trong  nghịch  cảnh 

không  khởi  sân  hận,  trong  cảnh  giới  thuận  nghịch, 

bạn  có  thể  giữ được  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng, 

đó chính là  “Nhất tướng Tam Muội, nhất hành Tam 

 Muội”  45, có thể tu hai loại Tam Muội này. 

Phật ở trên kinh nói, thí dụ đất này có trồng, đất 

này đã có gieo hạt giống, thổ nhưỡng phì nhiêu, hạt 

giống  này  nhất  định  bám  rễ  nẩy  mầm,  tươi  tốt  kết 

trái. Cái thí dụ này là thí dụ cho người tu hành chúng 

ta,  bạn  phải  tuân  thủ  trong  kinh  giáo  của  Phật  đã 

270 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng nguyên lý nguyên tắc cho bạn, đem những đạo 

lý  này,  những  phương  pháp  này,  ứng  dụng  ở  trong 

đời sống. 

Mọi người nhất định phải nên biết, đạo lý trong 

kinh Phật nói là đạo lý gì vậy? Đạo lý làm người, đạo 

lý làm việc. Phương pháp đã nói là phương pháp sinh 

hoạt, phương pháp làm việc, phương pháp qua lại đối 

nhân xử thế tiếp vật. Phật nói ra là những đạo lý này 

đều có liên quan mật thiết với đời sống hiện thực của 

chúng ta, không hề có tách rời nhau. Cho nên bạn học 

rồi thì bạn lập tức có thể dùng ngay trong cuộc sống, 

quyết  định  không  phải  là  học  xong  thì  không  thể 

dùng. Còn nếu như đã học mà không thể dùng, chúng 

ta học nó để làm cái gì? Vậy thì Phật làm sao có thể 

được gọi là  “Trí tuệ viên mãn?”.  

Thế gian có không ít người có trí tuệ, không ít 

người có học vấn, họ đã giảng cho chúng ta nghe rất 

nhiều đại đạo lý, thế nhưng những đại đạo lý này của 

họ  không  có  liên  quan  gì  với  đời  sống,  không  dùng 

được, cho nên gọi là “Huyền đàm thuyết diệu”. Vào 

thời  đại  Ngụy  Tấn  Nam  Bắc  triều,  “Thanh  Đàm”  

không hợp với đời sống, nói được rất huyền diệu, nói 

được  rất  cao,  không  dùng  được  thứ  nào,  đó  chẳng 

phải  là  trí  tuệ  cứu  cánh  viên  mãn.  Trí  tuệ  cứu  cánh 

viên mãn nhất định phải là dạy cho quần chúng rộng 

lớn,  tất  cả  chúng  sanh,  sau  khi  học  rồi  hiện  tại  liền 

271 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





được lợi ích, hiện tại liền có thể dùng được ngay, đó 

mới gọi là trí tuệ cứu cánh viên mãn. 

Phật  là  trí  tuệ  cứu  cánh  viên  mãn,  những  gì 

Phật  giảng  ở  trong  tất  cả  kinh  nếu  tách  rời  với  đời 

sống của chúng ta từ ăn uống đi đứng của chúng ta, 

đều không liên quan thì những kinh điển này của Phật 

không thể được gọi là trí tuệ cao độ. Chỗ này chúng 

ta  phải  đem  bản  chất  của  Phật  pháp  nhận  biết  cho 

tường tận, sau đó biết được Phật pháp có quan hệ gì 

với chúng ta, và chúng ta có quan hệ gì? Chúng ta vì 

sao phải học nó? 

Ngày trước Đại sư Âu Dương Cảnh vô nói rất 

hay   “Phật  pháp  là  thứ  đời  nay  cần  đến” .  Cần  đến 

chính  là  không  thể  thiếu  được.  Ai  không  thể  thiếu 

được?  Mỗi  một  người  đều  không  thể  thiếu,  không 

luận bạn là nam nữ già trẻ, bạn trải qua đời sống như 

thế nào, bạn từ nơi  một  công việc nghề nghiệp  nào, 

thảy đều cần đến, không có ai là ngoại lệ. Thậm chí 

người  học  các  tôn  giáo  khác  họ  cũng  cần  đến,  cũng 

không thể rời khỏi. Nếu như bạn rời khỏi rồi thì bạn 

sẽ không học được thứ gì, còn nếu như bạn học được 

rồi, đó là trí tuệ chân thật cứu cánh viên mãn. 

Chỉ có trí tuệ chân thật cứu cánh viên mãn mới 

có  thể  mang  đến  cho  bạn  một  đời  hạnh  phúc  chân 

thật, mang đến cho bạn ngay trong đời này chân thật 

mỹ  mãn.  Món  quà  tốt  đến  như  vậy,  nếu  chúng  ta 

272 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không chăm chỉ học tập, đó chẳng phải là tự cam đọa 

lạc hay sao? Tự cam chịu khổ hay sao? Vậy đâu phải 

là người thông minh? Làm gì là người có trí tuệ? 

Chúng ta học Phật, ngày nay chúng ta hiểu  rõ 

rồi,  thấu  suốt  rồi,  lợi  ích  chân  thật  của  Phật  pháp 

chúng  ta  có  được  rồi,  hôm  nay  học,  hôm  nay  liền 

dùng được. 

Chúng ta có cái tốt thù thắng đến như vậy cũng 

nên đem cái tốt này giới thiệu cho bạn bè thân thích 

của chúng ta, giới thiệu cho những người mà chúng ta 

thường hay tiếp xúc, chúng ta bằng lòng cùng hưởng 

với  họ.  Đem  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  của  Phật 

pháp,  giới  thiệu  cho  họ,  đó  chính  là  độ  chúng  sanh, 

chính là lợi ích  chúng sanh, mọi người đều có thể y 

theo  Phật  pháp  mà  tu  học,  xã  hội  chúng  ta  liền  tốt, 

chúng ta liền có thể trải qua ngày tháng thái bình, liền 

có thể trải qua đời sống phồn vinh hưng vượng. 

Cho nên  lợi tha sau cùng vẫn là  tự lợi, ta giúp 

đỡ  mọi  người,  mọi  người  giúp  đỡ ta,  cùng nhau tạo 

thành  một  xã  hội  mỹ  mãn,  an  định, phồn vinh,  giàu 

có thì mọi người chúng ta đều cùng nhau hưởng thụ. 

Đó là lợi ích hiện tiền của Phật pháp, nếu như lợi ích 

hiện  tiền  chúng  ta  không  hưởng  thụ  được,  vậy  nếu 

nói đợi đến tương lai sẽ càng thù thắng hơn, ai có thể 

tin tưởng được? Hiện tiền liền có được lợi ích thì về 

sau loại lợi ích thù thắng đó chúng ta mới có thể tin 

273 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 





được, mới có thể tiếp nhận, tốt rồi! 

Hôm nay Sám trừ nghiệp chướng chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

(HẾT TẬP 2)

274 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

Chú giải: 



1“Huệ dĩ chân thật chi lợi”: Ban tặng lợi ích chân thật. 

2“Phật trung chi vương": Vua trong các vị Phật 

3 “Bồ Tát trung chi vương”:   Vua trong các Bồ tát 

4 “Tài vi năm nhà cộng hữu”: Kinh  Tăng chi bộ II (chương Năm 

pháp, phẩm Du hành dài), Đức Phật dạy rằng: “Tiền bạc, của cải là 

tài  sản  của  năm  nhà:  Lửa,  Nước,  Vua  quan,  Trộm  cướp,  Vợ  con 

phá tán”. Tài sản không của riêng một ai, chúng chỉ là vật sở hữu 

tạm thời trong tay người này một thời gian rồi lại sang tay của kẻ 

khác. Điều đó ai cũng thấy rõ, ngay cả tấm thân con người khi chết 

đi còn bỏ lại, huống hồ tài sản là những vật ngoài thân. Một trận 

bão lũ đi qua có thể cuốn trôi tất cả; một cơn hỏa hoạn có thể thiêu 

rụi hoàn toàn; chiến tranh, trộm cướp hoặc vua quan tịch thu, sung 

công, chiếm đoạt; vợ (chồng) con không lương thiện (đam mê rượu 

chè  cờ  bạc,  ăn  chơi  hưởng  thụ…)  cũng  làm  tiêu  tan  tài  sản  mình 

đang có, chỉ trong phút chốc có thể trắng tay 

5 “Tích nhi năng tán”: Tích nhưng lại phải biết tán 

6 “Tùy tâm sở dục” : Tùy vào tâm mình muốn gì đều có thể 

7 “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”:   Trong nhà Phật, có cầu 

ắt có ứng. 

8 “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”: Từ bi làm gốc, phương 

tiện làm cửa. 

9 “Tứ Tất Đàn”:  Ý nghĩa chính là bốn điều bố thí viên mãn, bình 

275 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 



đẳng bố thí, phổ biến bố thí, gồm có: Thế giới tất đàn (khiến cho 

chúng  sanh  hoan  hỉ);  Vi  nhân  tất  đàn  (Lợi  ích  cho  tất  cả  chúng 

sanh), Đối trị tất đàn (Nói cho chúng sanh chân tướng vũ trụ nhân 

sanh,  sự  cùng  lý  nhân  quả),  Đệ  Nhất  Nghĩa  tất  đàn  (Giúp  chúng 

sanh  thành  Phật)  –   Tập  81:  Phật  thuyết  đại  thừa  Vô  lượng  thọ, 

 Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác  kinh  –  Do  Tịnh 

 Không Pháp sư chủ giảng. 

10 “Khiến cho tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ”:   Thế giới tất 

đàn. 

11 “Vạn ban tương bất khứ”: Muôn vật không mang được. 

12 “Y giáo phụng hành cúng dường”: Như thuyết tu hành cúng 

dường. 

13 “Phật pháp vô nhân thuyết, tùy trí mạc năng giải”:   Phật pháp 

không người nói, tuy có trí cũng không thể hiểu. 

14 “Đại viên mãn quang minh vân”: Vầng mây sáng rỡ đại viên 

mãn. Viên mãn tức là một chút khiếm khuyết đều chẳng có, chính 

là toàn thể tánh đức tỏ lộ. Trong quang minh vân (vầng mây sáng) 

hiển lý, phóng quang. 

 Đọc thêm: 

 “Thị thời Như Lai hàm tiếu, phóng bá thiên vạn ức Đại quang 

 minh vân”: Bấy giờ, Như Lai mỉm cười, phóng ra trăm ngàn muôn 

 ức vầng mây sáng rỡ lớn. (Kinh Địa Tạng Bồ Tá Bổn nguyện) 

Chúng  sanh  lợi  căn  nhìn  thấy  hào  quang  đều  hiểu  hết  những  lời 

dạy của Phật, chẳng cần phải dùng lời nói, ‘quang minh’ tiêu biểu 

276 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cho trí huệ, ‘trăm ngàn muôn ức vầng mây sáng rỡ lớn’ chính là vô 

lượng  vô  biên  trí  huệ,  trong  vòng  sát  na  tế  toàn  bộ  đều  hiện  ra, 

chẳng cần thời gian dài, trong vòng sát na liền phơi bày vô lượng 

vô biên trí huệ trước mặt hết thảy đại chúng. 

15 “Trùng”: Lặp lại, lần nữa  

16 “Quý vi thiên tử, phú hữu tứ hải”:   Sang quý như Thiên Tử, 

giàu khắp bốn biển  (Bửu Quang Tự- Đệ tử Như Hòa) 

17 “Bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra”:   Mặt mũi trước 

khi cha mẹ sinh ra. 

18 “Phản bổn hoàn nguyên, Phản phác qui chân”: 

 Phản bổn hoàn nguyên: Có nghĩa là chúng ta xưa như thế nào 

thì trở lại như thế đó; song khi xưa bổn lai như thế nào? Lúc xưa 

cái gì cũng chẳng có. Cho nên bây giờ hoàn nguyên tức là quay trở 

lại trạng thái mà cái gì cũng chẳng có. 

Hễ  mình  có  một  chút  chấp  trước  tức  là  có  chướng  ngại.  Có 

chướng  ngại  thì  không  thể  ra  khỏi  Tam  Giới,  cho  nên  nhất  định 

phải phá thủng mọi chấp trước. Khi tới chỗ chẳng có gì cả, thì đó 

là  lúc  mình  khôi  phục  lại  bộ  mặt  thật  của  chính  mình.  Hiện  tại 

mình muốn có cũng chẳng được, chờ tới khi mình chẳng muốn gì 

cả thì mọi thứ đều có đủ. Trí huệ sẽ hiện tiền, thần thông sẽ hiện 

tiền,  diệu  dụng  sẽ  hiện  tiền.  Tại  sao  mình  chẳng  có  trí  huệ,  thần 

thông? Là vì mình đi hết chỗ này đến chỗ khác lượm lặt những thứ 

rơm rác, còn những thứ vàng bạc châu báu thì mình không muốn. 

Cái bản hữu quý giá của chính mình thì mình chẳng muốn, lại vất 

277 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 



bỏ đi, mà chỉ đi tìm những thứ rác rưởi rồi tự cho mình là thông 

minh  lắm.  Ðúng  ra  thì  thật  là  hết  sức  si  mê  vậy!  (Khai  thi  -  HT. 

 Tuyên Hóa) 

 Phản  phác  quy  chân:  Nghĩa  là  điểm  cao  nhất  chính  là  điểm 

xuất phát. 

19 “Viên Mãn Bồ Đề, Qui Vô Sở Đắc”: Viên mãn Bồ Đề, thành 

tựu đạo quả, “Qui Vô Sở Đắc”  là hồi  phục bổn lai diện mục của 

chính mình mà thôi, tuyệt không có gì là mới cả, trở về chỗ không 

có gì để được  (PS. Tịnh Không) 

20 “Bất sanh bất diệt": Không sanh, không diệt 

21 “Nhân phi thánh hiền, thục năng vô quá, quá nhi năng cải, 

thiện mạc đại yên”:   Con người không phải thánh hiền, thì làm gì 

không lỗi, có lỗi mà có thể sửa, thì lo gì không tốt chứ. 

22  “Thâu nhiếp lục  căn, tịnh  niệm  tương  tục”:   Đóng  hết  6  căn 

tịnh niệm liên tục 

23  “Hỉ,  Nộ,  Ai,  Lạc,  Ái,  Ố,  Dục :  Là  7  thứ  tình  cảm  (thất  tình): 

Mừng, giận, thương, ghét, buồn, vui, muốn. 

24  “Nhất  thiết  pháp  hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  như 

sương diệc như lộ, ưng đương tác thị quán”  :  Tất cả pháp hữu vi, 

như mộng huyễn, hư ảo, như sương cũng như điện, phải quán sát 

như vậy. 

25 Nguyện thứ 16: Thanh Văn vô số 

26 “Nhược nhân thức đắc tâm, đại địa vô thốn thổ”: Nếu ai biết 

cái tâm, đại địa không tấc đất. 

278 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đây là nói về nhận biết cái tâm, vì sao một người nhận biết cái tâm 

thì đại địa không còn tấc đất? Câu này có nghĩa là gì? Tâm là Chân 

Như bổn tánh, đất là Tướng. Tâm ví như vàng, đất ví như đồ vật. 

Nếu quý vị nhận biết vàng, món đồ nào cũng đều là vàng, toàn thể 

là vàng, trong tâm mục của quý vị sẽ không còn có đồ vật nữa, ý 

nghĩa là ở chỗ này.  (A  Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa-Phần 16- 

 Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không năm 1984-Chuyển ngữ: Bửu 

 Quang Tự đệ tử Như Hòa-Giảo chánh: Huệ Trang và Đức Phong)  

 27“Bố úy ác đạo”: Ác đạo đáng sợ.   

28 “Đoạn tương tục tâm”: Đoạn tâm liên tục tạo tác tội nghiệp. 

29 “Tam cương, bát mục”: 

 Tam cương: Minh Minh Đức, Tân Dân, Chỉ Ư Chí Thiện 

 Bát mục: Cách vật, Trí tri, thành ý, Chính tâm, tu thân, tề gia, trị 

quốc, bình thiên hạ . 

 Đọc thêm: 

Đại  học là  một  trong  những  kinh  điển  trọng  yếu  của  nho  gia. 

Xưa, người đến tuổi 15 thì vào học bậc đại học và được học sách 

này.  Hai  chữ  "đại  học"  được  nhà  nho  giải  thích  là  "đại  nhân  chi 

học", hiểu theo 2 nghĩa, là cái học của bậc đại nhân, và là cái học 

để trở thành bậc đại nhân. Cách giải thích ấy phần nào hé lộ về nội 

dung,  mục  đích  của  bộ  sách.  Đại  học  vốn  chỉ  là  một  thiên  trong 

sách Lễ kí (Kinh  Lễ sau  này), được Tăng Sâm  -  một học trò hạng 

trung của Khổng Tử chế hóa thành. Tuy nhiên, nó chỉ thuộc bộ Tứ 

279 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 



thư vào thời Tống, với sự xuất hiện cuốn Tứ thư tập chú của Chu 

Hi. Trên đại quan, sách Đại học gồm 2 phần: 

  Phần đầu có một thiên gọi là Kinh, chép lại các lời nói của 

Khổng Tử. 

  Phần sau là giảng giải của Tăng Tử, gọi là Truyện, gồm 9 

thiên. 

 Đại  học đưa  ra  ba  cương  lĩnh  (gọi  là  tam  cương  lĩnh),  bao 

gồm: Minh minh đức (làm sáng cái đức sáng), Tân dân (làm mới 

cho dân. Có khi viết là thân dân, nghĩa là gần gũi với dân) và Chỉ 

ư chí thiện (dừng ở nơi chí thiện). 

Ba cương lĩnh này được cụ thể hóa bằng 8 điều mục nhỏ (gọi 

là  bát điều mục), bao gồm: cách vật (tiếp cận và nhận thức sự vật), 

trí tri (đạt tri thức về sự vật), thành ý (làm cho ý của mình thành 

thực), chính tâm (làm cho tâm của mình được trung chính), tu thân 

(tu sửa thân mình), tề gia (xếp đặt mọi việc cho gia đình hài hòa), 

trị  quốc  (khiến  cho  nước  được  an  trị),  bình  thiên  hạ  (khiến  cho 

thiên hạ được yên bình). 

Minh minh đức ứng với cách vật, trí tri, thành ý, chính tâm 

và tu thân trong bát điều mục. Tân dân ứng với tề gia và trị quốc. 

Chỉ  ư chí  thiện tương ứng với  bình  thiên hạ.  Bắt  đầu từ chỗ làm 

sáng cái đức vốn sáng, vì có gốc gác tiên thiên của bản thân mình, 

lấy  đó  làm  khởi  điểm  cho  sự  tu  đức.  Kết  quả  cuối  cùng  của  quá 

trình này là làm cho tòa bộ thiên hạ được an trị, đó là cứu cánh của 

nó. Sự tu đức, được coi là phổ dụng cho tất cả mọ người.Đó là cái 

280 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gọi  là:  "Tự  thiên  tử  dĩ  chí  ư  thứ  nhân,  nhất  thị  giai  dĩ  tu  thân  vi 

bản " (Nghĩa là: "từ vua cho đến thường dân, ai ai cũng đều lấy sự 

 sửa mình làm gốc").  Sách  Đại học dạy người ta cách tu thân và cai 

trị thiên hạ theo chủ trương "vi đức dĩ chính" của nho gia. 

30 “Thủ hộ chánh pháp”: Giữ gìn chánh pháp. 

31 Tu công bù lỗi. 

32 “Thủ hộ chánh pháp”: Giữ gìn chánh pháp 

33  “Thà  làm  động  nước  trăm  sông,  không  động  tâm  người  tu 

niệm”: Ninh động thiên giang thuỷ, bất động đạo nhân tâm 

34 “Quán tội tánh không”: Quán chiếu bản tánh tội lỗi là không 

35 “Vạn pháp giai không”:   Vạn pháp đều không 

36 “Sự nhất tâm bất loạn”: Sự nhứt tâm là thế nào? Khi hành giả 

chuyên tâm chú ý trên sáu chữ hồng danh, lâu ngày tất cả tạp niệm 

đều dứt bặt, lúc nằm ngồi đi đứng duy có một câu Phật hiệu hiện 

tiền, gọi là cảnh giới Sự nhứt tâm. Đây là định cảnh của người tu 

Tịnh  Độ,  cũng  ngang  hàng  với  sự  nhập  định  của  bậc  tu  Thiền. 

( Niệm Phật thập yếu – HT. Thích Thiền Tâm) 

37 “Lý nhất tâm bất loạn”:   Lý nhứt tâm là thế nào? Trên Sự nhứt 

tâm nếu tiến thêm một bước, dụng công đến chỗ chí cực, ngày kia 

tâm địa rỗng suốt,  thoát hẳn căn trần ngộ vào thật  tướng.  Khi ấy 

hiện tại tức là Tây Phương mà chẳng ngại gì riêng có cõi Cực Lạc, 

tánh  mình  chính  là  Di Đà  cũng  chẳng  ngại  gì  riêng  có  đức  A  Di 

Đà.  Đây  là  cảnh  giới  Lý  nhứt  tâm.  Địa  vị  này  là  cảnh  "định  huệ 

nhứt như" của người niệm Phật, ngang hàng với trình độ khai ngộ 

281 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 



bên Thiền Tông. 

Với  thuyết  Sự,  Lý  nhứt  tâm,  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  giản  biệt 

tường tận. Ngài bảo: "Không luận sự trì hay lý trì; niệm đến hàng 

phục phiền não, kiến hoặc tư hoặc không khởi hiện, là cảnh giới Sự 

nhứt tâm. Không luận sự trì hay lý trì, niệm đến tâm khai, thấy rõ 

bản  tánh  Phật,  là  cảnh  giới  Lý  nhứt  tâm.  Sự  nhứt  tâm  không  bị 

kiến, tư hoặc làm loạn; Lý nhứt tâm không bị nhị biên làm loạn." 

(Nhị biên: có, không - đoạn, thường v.v...) –  Niệm Phật thập yếu – 

 HT. Thích Thiền Tâm 

38 “Dĩ trực báo oán, dĩ đức báo đức”: Lấy chính trực mà báo oán, 

lấy ân huệ để đáp lại ân huệ. 

Có người hỏi: Lấy đức báo oán, nên không? Khổng Tử đáp: Thế gì 

lấy gì báo đức? Cứ chính trực mà báo oán, và lấy ân huệ để đáp lại 

ân huệ. 

39 “Ư nhất thiết xứ, nhi bất trụ tướng”: Ở vào tất cả mọi nơi, đều 

không trụ vào tướng. 

40 “Ly nhất thiết tướng, tức nhất thiết pháp”:   Lìa tất cả tướng, 

tức tất cả pháp. 

41 “Tâm an lý đắc”: Vì sao tâm an? Do đã hiểu rõ đạo lý, chẳng 

còn dấy lên vọng tưởng (vọng niệm) nữa. Lý đã hiểu rõ, tâm bèn 

an, tâm đã an bèn hiểu rõ đạo lý, chúng là nhân và quả lẫn nhau. 

 (PS. Tịnh Không) 

42  “Đạm bạc minh trí” : Đạm bạc thì có trí tuệ sáng suốt 

43 Tứ bình bát ổn: Tứ phía yên bình, tám phương ổn định 

282 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



44  “Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”:  Ngoài  không  dính 

tướng, trong không động tâm.. 

45 “Nhất tướng Tam Muội, nhất hành Tam Muội”:  

 Nhất  tướng tam muội:  Ở tất  cả  nơi  mà  chẳng trụ  tướng, nơi 

mọi  tướng  chẳng  sanh  yêu  ghét,  cũng  chẳng  lấy  bỏ,  chẳng  nghĩ 

việc lợi ích thành bại, trong tâm trống rỗng dung hoà, an nhàn đạm 

bạc, đây gọi là nhất tướng tam muội. 

 Nhất hạnh tam muội: Ở tất cả nơi đi đứng nằm ngồi, duy nhất 

hành  theo  trực  tâm,  nơi  nào  cũng  là  bất  động  đạo  tràng,  như  vậy 

mới thành chơn tịnh độ, đây gọi là nhất hạnh tam muội.  (Pháp bảo 

 đàn kinh – Lục Tổ Huệ năng) 

****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

283 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 



 

HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 

 

 

284 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

285 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 2 



 

 

 

286 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-
Lan-Thu-10-
Tap-011-020






index-114_1.jpg





index-1_1.jpg





index-194_1.jpg





index-88_1.jpg





index-222_1.jpg





